



NO. 86 FUJEN SERIES THEOLOGICA

## Finding the Mystic within You

by Peggy Wilkinson, O.C.D.S. translated by the Carmelite Sisters in Taiwan

Copyright © 1999 Washington Province of Discalced Carmelites, Inc.

ICS Publication
2131 Lincoln Road, N.E. Washington DC 20002-1199

www.icspublications.org

Chinese Copyright © 2009 by Kuangchi Cultural Group, Taipei, Taiwan

All right reserved

## 台灣加爾默羅里衣會



加爾默羅聖衣會是一個完全獻身於默觀祈禱的修會,祈禱是修會神恩的根源和焦點。1954年加爾默羅會來台建立會院,目前有兩座女隱修院,分別在新竹芎林和台北深坑。1981年,男會士開始建立會院於新竹,也在台北及桃園成立在俗第三會。圖為芎林隱院庭園。

## 目 録

- vi 做基督徒就是做神秘家(房序)
- viii 編者的話
- xiv 本書引文資料縮寫表
- xvii 加爾默羅會靈修作品的中譯本
  - 1 前言
  - 9 第一章 開始修行默觀祈禱
- 35 第二章 默觀祈禱的性質
- 49 第三章 默觀祈禱的心靈準備
- 61 第四章 神祕的知識與理性的知識
- 69 第五章 靈魂與天主結合的旅程
- 101 第六章 修行默觀祈禱的方法
- 119 第七章 默觀祈禱的效果
- 141 第八章 靈修旅途
- 193 跋

## 做基督读就是做神秘家

「今後做基督徒,要麼是神秘家,要麼什麼都不是。」這是廿世紀後半葉,著名神學家卡爾·拉內(1904~1984)晚年說過的一句名言。看過《修行默觀祈禱》這本書,深深覺得這句話說出了一個活生生的事實。本書作者佩琪·威爾金森,是一天主教平信徒,是一家庭主婦,是八個孩子的母親,還有個漸漸失智的老母。丈夫、孩子、媽媽都需要她照顧。1965年年底,梵二大公會議剛結束,她和丈夫、弟弟參與了一系列華盛頓特區赤足加爾默羅男修會舉辦的座談會,隨後即加入了他們的第三會。從此,她遵行大德蘭及十字若望的靈修著作,在修行、默觀、祈禱各方面飛奔前進,現在用這本小書把她的這些經驗與讀者分享:

我們都是神秘家、愛人和默觀者, 愛和默觀是天主的語言和活動; 而塵世則是靈魂上天堂的見習生涯。 默觀祈禱有助於發展人的知覺, 意識到作為天主的子女,我們的身分如何。 為什麼我們在這裡, 及天主預定我們蒙召達到什麼境界。 上面的這二段話是本書「前言」(4~12頁)的摘要,寫的那樣自然有力,就像是在給孩子或老母換尿布一樣自然親切。接著,前五章每章都有這樣一段摘要,把那一章的主題和內容精簡地說出:開始默觀祈禱;默觀祈禱的性質;默觀祈禱的準備;神秘的知識與理性的知識,靈魂與天主結合的旅程。最後三章(默觀祈禱的方法與效果:6~7章;靈修旅途:8章)共有一個摘要:

「對聖女大德蘭而言,耶穌是一位真正的人,是極好的朋友,而不只是個抽象的觀念而已。這份人對人的情誼, 及她對基督至聖人性的虔誠,及因之而來的熱愛,是她靈魂之旅的基礎和引導的光明。」

第六章(方法),佩琪先把自己的默觀經驗用聖經(從舊約到新約)廣泛而深刻地逐步印證,使人感受到天主的聖言的確是生活的,是與人的生命息息相關的。章末再引用歷代靈修大師,像多瑪斯·牟敦;艾笛·思坦等的經驗,與自己的經驗對證。最後才用大德蘭的《全德之路》來講自己的經驗。

第七章(效果),還是用很多聖經,加上近代學者,像德日進,心裡學的左(男)右(女)腦說法等來解釋。第八章是最長的一章,是聖女大德蘭和聖十字若望二位神秘聖師所描述的靈修進程;《自傳》、《黑夜》、《靈歌》,尤其是《靈心城堡》都用上了。很有趣的是,這一章也引了很多保祿書信作爲基礎。無疑,這本小書會帶領讀者到達靈心城堡的中心殿宇。

## 房志樂

2008年6月7日謹誌於輔大神學院

## 編者的話

本書譯自 Finding the Mystic within You,按其字面意義,可直譯爲「發覺你的內在神秘」,而達此目標的過程和方法,便是加爾默羅會修女所譯的「修行默觀祈禱」。這兩種譯法,固然各有不同的強調,但都表達了這時代的靈修趨勢和特色。在此,誠願將本書的幾大特色,作如下分享:

- 1. 梵二以後,號稱「教友時代的來臨」,但時至今日,這一口號的象徵意義仍比實質意義大。本書作者 Peggy Wilkinson OCDS,身爲一名女性、教友、八個孩子的媽媽、還要照顧老母親。繁雜忙碌的日常工作非但沒有成爲靈修生活的阻礙,甚至在忙中取靜的片刻中,體驗有如沙漠中的綠洲般,獲得靈命的滋養。她長期而規律的默觀生活態度與習慣,徹底地改變了「俗世」生活中一塵不變的瑣事,轉爲「神聖」的記號,將「聖俗不二」的生命充分展現,而這正是「在此岸活出來自彼岸的訊息」及「以出世精神活入世生活」的典範。當然也爲忙亂的現代人,立下了榜樣。
- 2. 這名原本一如您我、普通而平凡的女性教友,之所以有如此深刻的默觀祈禱體驗,全得歸功於加爾默羅會的靈修傳

統,包括大德蘭、十字若望、乃至後世所有第一會(男修會)、第二會(女修會)、第三會(在俗修會)。本書作者身為加爾默羅會的在俗會士,長期接受靈修培育與薫陶。如衆所知,加爾默羅修會本是隱修的團體,而兩位革新修會的會祖,均有深刻的神秘經驗和教導,這兩大因素一隱修與神秘一都使得一般平信徒望塵莫及。

- 3. 默觀祈禱一回歸內在、划向深處,以發覺內在神妙奧秘。當然,這唯當我們在寂靜之時,沈澱一切外在的雜質干擾,方有可能聆聽到天主的聲音,也才能夠開發內在神性,與主合一。本書作者不僅遵循加爾默羅會的隱修傳統、將默觀所得與人分享,還結合了心理學對於內在的探索,爲默觀的心靈作更充分的準備。這種跨學科領域的整合,無論如何是極佳也極重要的嘗試。
- 4. 一體性靈修一東西方傳統的交會:在默觀中,萬事萬物在我們的覺察裏,是有對象也有自我的,但卻沒有把自己放進去,也沒有把旁人和對象放到自己的心裏。更清楚地說,默觀是超越自我,超越利害、得失,雖然知道有利害、得失,卻不受利害、得失所影響或煩惱。東方文化或宗教一尤其是佛教的修行一中強調:假如你要學習默觀,你必須學習如何吃飯、如何守齋、如何睡覺、如何觀看、如何呼吸、如何坐臥、如何放鬆,這一切都是很重要的,它們也都息息相關、環環相扣。而假如一個人真的完全投入祈禱生活,那麼此人的生活型態會改變,不只是吃、睡、呼

吸等,甚至連服裝穿著也會變,簡言之,此人必然會度一個貧窮簡樸的生活。至此我們可以說,祈禱已不再只是生活的一部分而已,它就是我們全部的生活。而這東方靈修傳統的義蘊,就在默觀祈禱中,打破分野,東西方相遇、相知、相結合了。

本書深入淺出,不僅爲基督徒,也爲所有的現代人,提供 了一道良方。不過,除了它的時代性意義之外,編者在核校英 文版原書時,也遭遇了一些值得一提的過程。

首當其衝的,是來自教會歷代靈修傳統的經典之作。旣然 是經典,當然就會有多種語言、甚至是同一語言又有多種版本 的譯文。兩位革新加爾默羅修會的會祖一大德蘭和十字若望一 皆是西班牙人;另一位本書常引的大師及其經典—德日進神父 的《神的氛圍》—原文則是法語;但顯然地,作者成書時所參 考和引用的是英文譯本。本來在翻譯過程中,應盡可能找到這 些經典之作的中譯版本,以便讀者易於查閱,無奈這些書目, 不見得都有中文譯本,即使有部分早期所翻的中譯本,也是相 當老舊(尤其部分經典以文言文譯成,爲現代的一般讀者,看來相當吃力), 而且不易取得(有些修會選譯部分經典,卻未公開發行;有些公開發行的 書,卻散落在不同出版社,這些出版社或許已經關門;有些現存的出版社, 其中部分書籍也已絕版)。無論如何,編者發現本書譯者並未根據 現存的中文譯本,來翻譯書中的相關引文,這固然是一樁憾事, 但我們必須尊重和接受,本來人的作爲也都有其限度,所幸這 遺憾並不影響本書的價值,它仍然是一本值得推介給當代人的 好書。

其次,在翻譯和編輯上都要小心處理的,還有當代學術的特色的表達。當代學術的各學科分門別類,但弔詭的是,它們一方面愈發展愈獨門、精細,另方面卻也愈發展愈重疊、甚至殊途同歸、給人某種復古之感。具體而言,本書譯者做足了功課,每逢作者提及了一些古典名人,或教會歷代聖人,譯者便加註說明,顯見古典與現代、一與多的關係的微妙之處。另一值得一提的例子,便是宗教學、心理學與靈修學的三重關係。本書作者多次引用榮格心理學的概念,爲能正確理解它的脈絡、文意、甚至意境,必須有跨學科的背景較能觸類旁通(雖然即使有此背景也不一定能表達的清楚,畢竟靈修一尤其是默觀祈禱一根本不是知識性的東西)。無論如何,編者在某些引文上稍事作了修改,以期閱讀上不致過於突兀。這些努力,都是爲讀者的好處,也希望能有助於推廣默觀祈禱在現代生活中的重要貢獻。

最後,編者統一了引文出處的寫法,並在目錄之後,隨即 明列文獻、經典縮寫的對照表,以供讀者參考。基於學術工作 的立場,我們的原則如下:(一)中文聖經現有常用的思高及 和合兩個譯本,雖然在大公與合一交談下也有其他中文譯本, 卻仍不見普及。爲尊重天主敎修會傳統,同時也考慮此種默觀 精神,是天主敎會內一種普遍的祈禱氛圍,編者一律採用思高 聖經譯本的引文與縮寫,並在〈本書引文資料縮寫表〉中並列 兩版本的聖經各卷全名。(二)加爾默羅會的隱修傳統中,數 部經典之作已有中文譯本,爲造福讀者有更進深的研讀機會,編者試圖列出所有現存台灣能夠找到的相關著作,包括一部分大德蘭、十字若望、小德蘭的原著,以及後世追隨者的延伸和 運用,希望這樣的整理能有助於讀者繼續默觀的道路與成長。

在此要由衷感謝加爾默羅會的修女。在某種機緣、也是天意之下,2008年夏初編者拜會修女時,修女給了編者一份尚未全書譯完的初稿。回家拜讀之後,編者如獲至寶,愛不釋手,進一步希望能協助本書的編輯,並找到適當的管道,早日出版問世,以造福廣大的讀者群。後來得獲修女的全書譯文,也陸續拜會了教內出版界的前輩和朋友們,商討各種出版的可能性。所幸,經過一番努力後,雙方—加爾默羅聖衣會的授權、輔大神學叢書編委會的審查—都同意列入「輔大神學叢書」來出版。

不僅如此,加爾默羅聖衣會以及中華基督神修小會皆慷慨解囊,贊助出版與印刷費用。而當我們延請陳筠女士爲本書構思封面設計及挿圖時,不但得到她謙虛的允諾,還全數捐出她的設計費。讀者不妨在閱讀本書之際,也能善用這些中國山水墨畫所要傳達的意境,圖文並貌地來操練默觀祈禱。畢竟如上所述,默觀祈禱是東西方靈修傳統的交會、是一體性靈修的必經生命旅程。「道不遠人,就在你我心中」,天人合一的終極目標更不是某一靈修傳統的專利,而是天主給所有人、包括東西方傳統的聖召與恩寵。無論如何,編者在此特別感謝這些朋友們的支持與贊助,因他們不只爲自己積財寶於天,也爲衆人、

爲你我豐富了靈修生命的深度。

修女要求編者作序,其實內心愧不敢當,但因盛情難卻, 只好強爲作序。爲此,筆者想提兩點聲明:其一,知識、學問 都只是預備或裝備,而不是靈修生活的本質,理性的運作也只 是默觀祈禱生活中的小弟弟而已,任何的思想、文字、概念, 都不應喧賓奪主地,搶了這一眞實的「道路、眞理、生命」的 風采,否則就是本末倒置、捨本逐末了。其二,進入默觀祈禱 的進程,有很長的一段路要走,知道更多,並不會幫助人進階、 成長,甚至不幫助人出發。眞正要修行默觀祈禱,沒有別的方 法,直接去做、去體驗、去感受、去覺察……就對了,實在沒 有必要在此冗長地多所贅言,何況我們的冗言也不見得能爲本 書加分。無論如何,所有前人的經驗與見證,只能、也有待我 們自己去經歷。

「上主使一切幫助愛祂的人」(羅八28),深信本書會是現代人生活的一道良方。因爲默觀生活確是走向天主的「道路、 眞理、生命」,現在它已呈現在我們眼前,只待我們出發,而 且,尋找的終必尋見,目標(神婚)也終將抵達。

## 盧德

謹誌於輔大神學院 2008 年 11 月 1 日

## 本書引文資料縮寫表

本書的引文主要來自《新舊約聖經》、大德蘭和十 。字若望兩人的作品,以及德日進《神的氛圍》一書,各 引文作品縮寫如下:

舊約聖經

| (1) 主が工 |      |       |
|---------|------|-------|
| 縮寫      | 思高本  | 和合本   |
| Щ       | 出谷紀  | 出埃及記  |
| 助       | 助未紀  | 利未記   |
| 約       | 約伯傳  | 約伯記   |
| 詠       | 聖詠集  | 詩篇    |
| 歌       | 雅歌   | 雅歌    |
| 智       | 智慧篇  |       |
| 德       | 德訓篇  |       |
| 依       | 依撒意亞 | 以賽亞書  |
| 邶       | 耶肋米亞 | 耶利米書  |
| 則       | 厄則克耳 | 以西結書  |
| 達       | 達尼爾  | 但以理書  |
| 歐       | 歐瑟亞  | 何西阿書  |
| 岳       | 岳厄爾_ | 約珥書   |
| 索       | 索福尼亞 | 西番雅書  |
| 匝       | 匝加利亞 | 撒迦利亞書 |
| 拉       | 瑪拉基亞 | 瑪拉基書  |

#### 新約聖經

| 利取主産 |        |       |  |
|------|--------|-------|--|
| 縮寫   | 思高本    | 和合本   |  |
| 瑪    | 瑪竇福音   | 馬太福音  |  |
| 谷    | 馬爾谷福音  | 馬可福音  |  |
| 路    | 路加福音   | 路加福音  |  |
| 若    | 若望福音   | 約翰福音  |  |
| 宗    | 宗徒大事錄  | 使徒行傳  |  |
| 羅    | 羅馬書    | 羅馬書   |  |
| 格前   | 格林多前書  | 哥林多前書 |  |
| 格後   | 格林多後書  | 哥林多後書 |  |
| 迦    | 迦拉達書   | 加拉太書  |  |
| 弗    | 厄弗所書   | 以弗所書  |  |
| 斐    | - 斐理伯書 | 腓立比書  |  |
| 哥    | 哥羅森書   | 歌羅西書  |  |
| 弟前   | 弟茂德前書  | 提摩太前書 |  |
| 弟後   | 弟茂德後書  | 提摩太後書 |  |
| 希    | 希伯來書   | 希伯來書  |  |
| 伯前   | 伯多祿前書  | 彼得前書  |  |
| 伯後   | 伯多祿後書  | 彼得後書  |  |
| 若壹   | 若望壹書   | 約翰一書  |  |
| 默    | 若望默示錄  | 啓示錄   |  |

#### 其他靈修作品

| 靈心 | 聖女大德蘭《靈心城堡》                |  |
|----|----------------------------|--|
| 全德 | 聖女大德蘭《全德之路》                |  |
| 自傳 | 聖女大德蘭《自傳》                  |  |
| 攀登 | 聖十字若望《攀登加爾默羅山》             |  |
| 活焰 | 聖十字若望《愛的活焰》                |  |
| 黑夜 | 聖十字若望《心靈的黑夜》               |  |
| 靈歌 | 聖十字若望《靈歌》                  |  |
| 格言 | 聖十字若望《愛的格言》                |  |
| 氛圍 | 德日進 <b>《</b> 神的氛圍 <b>》</b> |  |

## 加爾默羅會靈修作品的中譯本

#### 十字若望的相關著作

- Federico Ruiz 著,台灣加爾默羅隱修會譯,《聖十字若望的生平與教導》(St. John of the Cross the saint and his teaching),台北:上智,2000。
- 十字若望著,台灣加爾默羅隱修會譯,《愛的活焰》(The living flame of love: versions A and B),台北:上智,2000。
- 十字若望著,台灣加爾默羅隱修會譯,《靈歌》(The Spiritual Canticle), 台北:上智,2001。
- 十字若望著,柯文諾(Kieran Kavanaugh)、羅瑞格(Otilio Rodriguez) 英譯,瑪利亞小德蘭譯,《光與愛的話語》(Sayings of light and love: the collected works of St. John of the Cross),台北:光啓,2003。
- 十字若望著,黃雪松譯,《心靈的黑夜》(Dark night of the soul),台中:光啓,1992。
- 十字若望著,趙雅博譯,《心靈之歌》(Cantico Espiritual),台中: 耀漢小兄弟會,1992。
- 十字若望著,趙雅博譯,《金言、建言、書信、詩歌》,台中:耀漢 小兄弟會,1993。
- 十字若望著,趙雅博譯,《登上嘉默羅山》(Subida del Monte Carmelo), 台中:耀漢小兄弟會,1991。
- 十字若望著,趙雅博譯,《愛情的烈焰》(Llama de amor viva),台中:

耀漢小兄弟會,1992。

可凡(John Kirvan)著,上智出版社譯,《不怕黑夜:根據聖十字若望經典靈修,和靈修導師祈禱 30 天》(Fear not the night: based on the classic spirituality of John of the Cross),台北:上智,2005。柯文諾(Kieran Kavanaugh)英譯,加爾默羅會編譯,《聖十字若望》

(John of the Cross - Commentaries), 台北:上智,1998。

#### 大德蘭的相關著作

- 大德蘭著,格利芬 (Michael D. Griffin) 譯介,姜其蘭中譯,《依依吾主前:大德蘭領聖體後的經驗》 (Lingering with my Lord: post-communion experiences of St. Teresa of Avila),台北:上智,1998。
- 大德蘭著,陳寬薇編譯,《潺潺清溪:聖女大德蘭精句選萃》(The living water: quotations from St. Teresa of Avila),台北:光啓文化,2006。 大德蘭著,趙雅博譯,《七寶樓臺》,台北:光啓文化,1975。
- 大德蘭著,趙雅博譯,《全德之路與金言》,台北:慈幼,1986。
- 大德蘭著,趙雅博譯,《雅歌的沉思:天主的特恩及傾訴心曲》 (Meditaciones sobre cantares: favores de Dios, cuentas de consciencia),台中:耀漢小兄弟會,1995。
- 大德蘭著,趙雅博譯,《聖女耶穌大德蘭自傳》,台北:慈幼,1983。 巴諦思(Michelangelo Batiz)著,台灣加爾默羅隱修會譯,《聖女大 德蘭的神恩:加爾默羅隱修會的祖產》(Our teresian heritage), 台北:光啓,2000。
- 加爾默羅聖衣會隱修院編譯,《聖女大德蘭臨終行實錄》,新竹縣芎 林鄉:加爾默羅聖衣會隱修院,2005。
- 可凡著,李嘉蘭譯,《煩亂中的寧靜:和大德蘭祈禱三十天;偕同聖

- 女大德蘭走一趟心靈之旅》(Let nothing disturb you: a journey to the center of the soul with Teresa of Avila) , 台北:上智,2002。
- 哈欽森(Gloria Hutchinson)著,荆嘉婉譯,《和聖女大德蘭一起做 避靜》(A retreat with Teresa of Avila), 台北:上智,2006。
- 翁德昭 (Rosaire Gagnon) 著,彭瑞婷譯,《祈禱:聖女大德蘭的聖 愛之路》,台北:光啓,1994。
- 翁德昭編撰,彭瑞婷譯,《在我父家:聖女大德蘭的神婚合一》,台 北:光啓,1994。
- 摩傑(Gilles Mauger)著,蘇意秋譯,《勇敢的大德蘭》,台北:光 啓文化,2006。

#### 小德蘭的相關著作

- J. Lafrance 著, 依瓊譯, 《我的聖召就是愛:聖女小德蘭》, 台北: 上智,1995。
- P. Marie Eugène de l'E. J.著,周弘道譯,《祢的愛伴我成長:神修天 才聖女小德蘭》,台北:光啓,1996。
- 加爾默羅會修女著,姜其蘭譯,《小德蘭的自我奉獻》(Studies of the self-offering of St. Therese), 台北:光啓文化,2004。
- 吳經熊,《愛的科學: 里修小德蘭言行的研究》(原著爲英文 The Science of Love, 1940),香港:公教真理學會,1947 北平上智編譯館初版; 1974 台北光啓,商請吳經熊原著者專文作跋: 〈小德蘭與儒釋道 三家的精神〉,繼續再版、發行「中英對照本」。
- 玫雨編譯,《聖女小德蘭靈心花絮》,台北:上智,1993。
- 威爾南・詹生著,蔡紹謙譯、《神嬰小道》,台北:上智,1997。
- 約翰·可凡著,許平和譯,《純然交託—和小德蘭祈禱 30 天》,台 北:上智,2000。

北:光啟,1997。

- 翁德昭著,彭瑞婷譯,《一粒細沙:聖女小德蘭的心靈小路》,台北: 光啟,1993。
- 荆嘉婉譯,《聖女小德蘭最後言談錄》上、下,台北:光啓,2002。 莫里涅著,鄭開棻譯,《我都選取:聖女小德蘭的生活與訊息》,台
- 陳百希著,《小德蘭神修精華》,台中:光啓,1966。
- 曾慶導著,萬致華譯,《赤子心孺慕情:小德蘭的福傳靈修》,台北: 上智,2002。
- 聖女小德蘭著,張秀亞譯,《聖女小德蘭回憶錄》,台中:光啓,1962 初版、1994十三版 2 刷。
- 劉鴻蔭譯,《聖女小德蘭書簡》上、下,台北:光啓,1991。

#### 其他加爾默羅會的相關著作

- 加爾默羅會羅馬總會隱修女秘書處編著,台灣加爾默羅隱修會譯,《頌揚天主的光榮: 真福聖三麗沙》(To be a carmelite: with the blessed Elizabeth of the Trinity),台北:光啓文化,2000。
- 格利芬 (Michael D. Griffin ) 著,台灣加爾默羅會譯,《歡迎來到加爾默羅會》 (Welcome to Carmel: a handbook for aspirants to the discalced Carmelite secular order ),新竹縣芎林鄉:加爾默羅聖衣會隱修院,2007。
- 奥村一郎神父著,加爾默羅聖衣會譯,《祈禱的美麗境界》,台北: 啓示,2006。

## 前言

我們都是神秘家、愛人和默觀者。 愛和默觀是天主的語言和活動; 而塵世則是靈魂上天堂的見習生涯。 默觀祈禱有助於發展人的知覺, 意識到作為天主的子女,我們的身分如何, 為什麼我們在這裡, 及天主預定我們蒙召達到什麼境界。

處在 1950 年代末期, 梵二大公會議之前, 那時仍然舉行拉 丁文彌撒,「默想」還不是個家常用語,我已開始覺得需要在 靈修生活中「多些什麼」。不太確定自己要尋找什麼,不過, 卻相信那就在我信仰的更深層面,我開始尋求指導。我得到的 幫助多半來自書本,因爲在那時,還沒有許多供堂區敎友參加 的靈修活動(很幸運,梵二之後,這個現象已經改變)。我發覺那些投 合我心意的,使我那說不出的需求得到滿足的,若非加爾默羅 會士寫的,就是談論關於他們的書。1960年代期間,華盛頓特 區赤足加爾默羅男修會舉辦座談會。1965 年,我的先生湯姆、 我的兄弟吉姆・狄蒙和我都參加了一系列的座談會,我發現了 屬於平信徒的「第三會」。雖然我畢生是個天主教徒,卻記不 得曾聽過說「第三會」。我明白了,第一會是神父和修士;第 二會是修女;而第三會是世俗中,已婚或單身的人,他們尊奉 創會者的神恩或精神,繼續發展其靈修。今日,第三會稱之爲 在俗修會。除了加爾默羅會、還有道明會、方濟會、本篤會等 等,都有在俗修會。

當我尋獲了加爾默羅在俗修會,彷彿獨自飄泊沙漠多年的人,進到一片綠洲,我等不及去參加開會。我的先生對我這麼做有些苦惱,認爲我「想要逃避單調平凡的家和家人」(我們有八個孩子),他提醒我不會有餘暇做額外的獻身。我無法向他詳

細解釋我在加爾默羅會找到了什麼,不過我知道,對我來說, 這是我靈性生命的泉源。

由於我的丈夫有些擔憂,我認為要緊的是,不要使我已選擇的道路,在我們的日常工作中導入任何明顯的改變。我一再向他保證,我之成為加爾默羅會士,不會妨礙家庭生活,我也不期許其他什麼人加入我的靈修道路。我保持低調,盡可能地使我的祈禱生活不引人注意。1967年聖三主日,我誓發了聖願。

基本的加爾默羅在俗修會的生活規章中,規定每天半小時 默禱和唸日課。我在餵嬰兒喝奶瓶時唸日課。由於湯姆輪班工 作,他常在小孩上學之後回家,或說是小孩放學回家以前去上 班。那些日子,我得在中午準備好,讓先生離家前吃一頓正餐, 然後帶個便當去上班。就是說,到了黃昏時,我又得給孩子們 煮一頓正餐。當爸爸不在時,他們在餐桌上總是有點野。到現 在,我們都在笑這件往事,連我在內。

那些日子裏,並沒有太多妨礙「靜默和獨居」的困難。我 按照家庭的工作時間表,重新安排每天默觀祈禱的時間(能有固 定時間修行默觀祈禱更好)。終於內在的靜默得以發展,也建立起 內在平安的基礎,當人處在不斷吵雜和活動的中心,這是個極 大的幫助,這就好像湯姆有時形容的「颱風眼」。在下雨的日 子,當他徹夜工作之後想要入睡時,孩子和他們的朋友及寵物 都在家裏玩,那是他所聽到的聲音。

內在的靜默甚至優於外在的靜默,通常都能有所寄託。這 好似一個堅固的基礎,在人畢生的歲月中,問題和疾病、危機



和災難可以碰撞,但不會壓碎,可以搖動,但不會破滅這內在的靜默。

我們的孩子不只非常活躍,也很有愛心,只要觀察他們, 我就能看到許多得以印證的靈修真理,尤其在他們不知不覺的 時候。任何他們常做的可愛事,我會記得,但卻不會說出來使 他們難堪。

日常的做飯、洗衣、看牙醫、和醫師約診、幫孩子的家庭 作業等等,我沒有許多自由的時間。當晚飯、作業、孩子們洗 好澡以後,我的沐浴往往是惟一最佳的靜默時間和空間,可用 來做我的默想。當孩子漸漸長大,當然,情況就好得多了,後 來,我甚至可以參加偶而舉辦的週末避靜。離開日常的工作, 有個特別伸展的時間,不只令人心神振作,也使心靈豐盈。

幾年後,由於我的母親日漸衰老,她來和我們住在一起。這好像我們又有了一個小嬰兒,因爲不能留她獨自一人。我的先生和孩子們都很棒,很有愛心,不過,那是一段艱苦的時期。當我們聽到老人痴呆症,又看到電視紀錄片的幾個病患時,我們認出了相似的行爲。於是我下了個堅定的決心,只要母親還認得我們,我就不送她到安養院。因爲,如果沒時時看見熟識的面孔,她會很害怕。母親還能笑,能和孩子們快樂地在一起,他們能和她跳舞,一起玩遊戲。我買了成人尿布,爲她洗澡和穿衣服。如果我不在家,我的先生會照料她,因爲她像個小嬰兒,完全不懂事。過了幾年後,她的健康惡化,我們必須把母親送進安養院,不過,我也放心了,因爲那時她已不在意自己

身處何方。

那段日子的生活忙碌又積極,沒有天主的助佑,我是辦不到的,這一點我很確定。我的心靈從祈禱的連繫中得到力量,幫助我做好從不敢想自己能做到的事,也不敢想可以做得那麼完美。有時,只要忍耐就夠了。我常覺得納悶,若沒有來自天主的內在支持,人們如何走過生命中大家都會遭逢的困難,即使他們可能有家人的支持。默觀祈禱和加爾默羅會團體,對我是絕對需要的,年復一年,我的先生漸漸認識了許多加爾默羅會士,他才明瞭,爲什麼這對我如此重要。當我熟悉了聖女大德蘭和聖十字若望的著作,我能了解他們描述的靈修道路(雖然各有其表達的方式),是寫給每一個人的。我很不明白,爲何他們的著作沒有流傳得更廣,因爲顯然的,並非人人受吸引來到在俗修會。

加爾默羅會的精神是愛和默觀。此乃建基於厄里亞的精神,他在靜默與獨居中等待天主,而找到天主,而不是在暴風雨和火的地震事件中,是在每天往往受忽視或認爲理所當然的「輕微風中」。默觀生活要求的,與其說是改變外在的生活,不如說是意識的改變,一種內在的改變。成爲一位默觀者,不在於生活的外在環境,卻在於靈魂的內在意向。

加爾默羅會是奉獻給瑪利亞的,她「在心中默存上主的話, 反覆思想」。加爾默羅山的首批隱士,名爲「加爾默羅山聖母 的兄弟」。當他們因戰爭而被逐出聖地後,定居在歐洲。聖女 大德蘭於 1515 年,出生於西班牙亞味拉。那時「約有兩百個人 住在降孕隱院內,其中包括佣人和修女的親戚」(《自傳》導論)。 中古世紀,小康之家的女子若不結婚,常會進入修道院,同時帶來佣人、財產及寵物。有的修女住的是套房,常有許多親戚和朋友來訪。「修女們必須唸日課,但不必守禁地......卻沒有規定心禱的時間」(同上)。

大德蘭述說她的祈禱生活寫道,約有二十年,還沒有得到歸化的經驗之前,她過的生活是浮面的,而非有深度的生活。由於天主的感召,她回歸加爾默羅會更內在、默觀的精神,她說服了十字若望加入她的革新修會,而且是惟一的女士開始創立男修會。1970年,教會宣封聖女大德蘭爲教會第一位女聖師。

因爲大德蘭和若望最先,也最完整地寫下靈修道路的不同 階段。他們的途徑通常稱爲「加爾默羅會的方式」。實際上, 是更具普世性的向度,因爲,如果宗徒們敘述其心靈的歷程, 可能會有相同的說法,那是因爲他們也達到神化,或「心靈神 婚」。基本的心靈歷程是相同的,但每個靈魂在靈修道路上的 經驗則各有不同。

舊約《雅歌》結尾處有段對話。聖十字若望寫道,那是人與天主聖三之間的對話。「到了她議婚之日,爲我們的『妹妹』,我們將做什麼?」他們說的是靈魂。每個靈魂是天主的「妹妹」,或「本質 essence」,是祂的「存有 Being」。每個靈魂來自天主,他的心靈做好準備後,也要像個新娘般地回歸天主。

這個心靈的準備,是靈修歷程的基礎,而默觀祈禱是靈魂 發展的本質部分。我們都是神秘家,愛人和默觀者。愛和默觀 是天主的語言和活動;而塵世則是靈魂上天堂的見習生涯。默 觀祈禱有助於發展人的知覺,意識到作爲天主的子女,我們的 身分如何,爲什麼我們在這裏,及天主預定我們蒙召達到什麼 境界。聖女大德蘭認爲祈禱是一種「相互關係」,而非只是「誦 唸禱文」,她描寫祈禱爲與天主發展「成爲愛的友誼」。由於 友誼和愛是人的固有本性,大德蘭相信,只要樂意修好應有的 準備,默觀祈禱對每個人都是可能的。

默觀祈禱喚醒內在的視力,此乃「靈魂的眼睛」,這能夠是「重生」或歸化經驗的肇始。內在的洞察,使靈魂能以新的方式觀看世界,即以天主觀看的方式。當內居天主確實的親臨變得更清楚,祈禱的靈魂在所有兄弟姐妹的眼中認出天主,並且「看見」(感受)在日常生活表象下,天主經常在世上工作。

在這平信徒的世代,加爾默羅會的敎導特別適用,尤其爲時下更年輕的一代。今日的年輕人是在電視機前成長的第一代。他們從小嬰兒起,早在他們會說話以前,就天天專注電視的影像和畫面。影像是駁斥不了的,它們能觸動人的內心深處,引發回應。這一代的孩子,從嬰兒期開始,就已受到內在的準備,有如肥沃的土地,開放且敏於接納,然而,他們中有許多人卻不太有屬靈的種子。他們必須發展出嚮往天主的獨特能力,而且惟有與天主建立個人的深度關係,一種神性的親密,才有可能滿足他們心靈的飢渴。

天主就這樣地臨於每個靈魂,而我們如同自己家人的兄弟 姐妹,能以屬靈的力量彼此相愛、互相尊敬、肯定和鼓勵,在 相同的目標上結合(如果不是採取相同的靈修途徑)。正如每一個親密的關係,對當事人都是獨一無二的,每個靈魂和心愛主的關係亦然,是特殊的,也完全是個人的。我們都能受惠於彼此的經驗,保留任何有益於所達到的靈修境界,去掉那和我們無關的。爲此,我獻上這些題材,是我已使用多年的資料,作爲加爾默羅在俗修會成員靈修陶成的課程、舉辦研習會專論創造性與靈性之間的關係、帶領堂區默觀祈禱的課程,及指導我的孩子的資料。

我衷心地向赤足加爾默羅會的神父、修士表達我的愛和感激,許多年來,他們的和善、啓迪和指導,實非我三言兩語足以表達的。特別要感謝 Br. Bryan Paquette OCD 的幫助和鼓勵;還有,麥克·格利芬神父 OCD,我的第一篇文章是他邀請我寫的,且不許我拒絕;Fr. Anthony Haglof OCD 慷慨地爲本書寫導言。眞誠地謝謝所有加爾默羅在俗修會的同道,尤其是華盛頓特區的兩個在俗團體:聖若瑟和加爾默羅山聖母,我們之間所分享的愛、喜樂、痛苦和心靈的支持。

至於我的女兒 Lynn Aminzadeh OCDS,及好友 Jude Langsam OCDS,她們寶貴的協助;我的兄弟吉姆和湯姆·狄蒙,還有湯姆的太太 Joan,他們幫助提供編輯上的建議,我由衷地向他們致上我的愛和感激。

如果讀者願意更進一步探索第七章的主題,可參考 Betty Edwards 寫的 *Drawing on the Right Side of the Brain* (Los Angelos, CA: J. P. Tarchar, 1979)。

# 第一章 開始修行默觀祈禱

在默觀祈禱中, 我們把靈魂的鏡子轉向「愛的太陽」, 不只是爲愉悦自己,在陽光中取暖而已, 而且也將治癒的光反射到受傷的世界。 天主的愛不只「臨到」我們, 也「經過」我們。

#### 耶穌的邀請

「凡勞苦和負重擔的,你們都到我跟前來,我要使你們安息[於默觀]」(瑪+-28)。與耶穌有親密的個人關係,這個邀請是對每個人說的,而非只針對某位「靈修高手」。

「你們讓小孩子來吧!」(瑪+九 14)成爲一位默觀者,不 在於外在的生活環境,卻在於靈魂的內在意向。靈魂養成默觀 祈禱的習慣,進入與上主的友誼,經年累月,深入互相之間的 愛。

對於開始修行默觀祈禱的人,要記得,最重要的事是**祈禱**! 且不要過於擔憂「方法」,默觀的關鍵字不是技巧,而是態度。 有個靈修格言說:「祈禱是你能的,而非你應該的」(Pray as you can, not as you ought.)。當靈魂謙虛地轉向天主,願意接受引導, 改變就此開始了,新的開始總不會太遲。「幾時進入祂安息的 恩許仍然存在,我們就應該存戒心,免得你們中有人得不到安 息」(希四1)。

有人說,這個「新的開始」如同「重生」或「歸化」的經驗。在祈禱中,洗者若翰說是 metanoia。這個字通常英文譯成



repentance,中文則是「悔改」,然而更準確的意思是「轉向」(turning around),就是說改變態度或內在的方向,一個人的內心、靈魂、意志完全轉向,歸向天主。這個「轉向」,在敘述聖保祿前往大馬士革路上,和復活主相遇的經驗上,有相當戲劇性的描述。對大多數的人來說,都是以比較普通的方式開始的。一般的歸化經驗能始於很喜樂的情境:談戀愛、小孩誕生,強烈地意識到天主臨在於感恩祭中、在自己或別人身上,或在大自然的美中。也能以痛苦的方式開始,例如,失去心愛的人、嚴重的疾病或意外,任何強烈的事件,足以在情感上碰觸到靈魂隱藏的潛能,喚醒他的知覺。

經由修行默觀祈禱,能輕柔地喚醒靈魂的官能。在祈禱中經驗內居天主的顯然臨在,不只使內在的洞察活潑起來,也激起徹底的回應。這個內在的承諾,實際上可以不是以言語表現,而是直覺地意識,且以整個自我表達出來,這是內心的行動,在生活的每個領域中,引進意向和渴望,願意成爲完全受天主推動的人(God-motivated)。真正的心靈承諾,意指我們和天主的內在關係,滲透且影響日常行事的每一方面。

在天主面前的這個態度,爲進階的靈修發展是至極要緊的。它形成我們答覆上主邀請的本質。「看,我立在門口敲門」 (默三20)。我們的回應是必須打開意志的「內在之門」,讓神性之愛的光穿透,讓神性的智慧出現。如果身體給我們警告的信號,我們通常會即刻注意。當上主從內暗示我們時,我們應該給祂完整的注意。



懷此謙虛的熊度,默觀的靈魂,靜默地表達衷心的呼喊:「師傅,使我看見!」(谷+51)當耶穌向尼刻德摩解釋(若三1), 我們不是身體上「重生」,而是心靈的再生,靈魂的眼目得以 開啓,像個新生的嬰兒,逐漸地開始「看見」。「人除非由上 而生,不能見到天主的國」(若三3)。心靈的世界,只能憑「靈 魂的眼睛看見」。

耶穌常在祂的教導中指出缺乏這個內在的領悟:「你們聽是聽,但不了解;看是看,但不明白」(瑪+三14)。「恨不能在這一天,你也知道有關你平安的事;但這事如今在你眼前是隱藏的.....因為你沒有認識眷顧你的時期」(路+九42、44)。

在默觀祈禱時,我們吸收愛(Love,大寫的愛,亦即天主),我們吸收天主的所有屬性(神性的智慧、溫良、仁慈、寬恕、同情等等),我們的理解不斷增加,以致這些神性的特質也漸漸成爲靈魂的特質。聖經中充滿啓發的話語,其中包含豐富的隱藏意義,欲辨識其意義,端賴內在的洞見。所有我讀過的靈修書,無論是指導人的,或給人感召的,由於這個增強的內在知覺,都會有更深入的領悟。「光在黑暗中照耀,黑暗絕不能勝過祂」(若一5)。默觀祈禱是靈魂從黑暗(完美的人性知識),到光明(神性的智慧),其進程中的本質部分。

看見必須依靠光,「身為光明,來到了世界上,使凡信我的,不留在黑暗中」(若+二46)。「為此,你要小心,不要叫你内裏的光成了黑暗」(路+-35)。塵世的生命提供我們時間和機會,使我們超越純本性的內在黑暗,或說內在的蒙昧,而

Mr,

成爲「光明之子」。

成爲靈性的孩童,是「重生」經驗的下一步。當耶穌要說特別重要的話時,祂先說「我實在告訴你們」,向祂的門徒強調這話的重要性。「我實在告訴你們:你們若不變成如同小孩子一樣,絕不能進天國」(瑪+八3)。當你們「像小孩子一樣接受天主的國」,「天主國的奧秘,是給你們知道」的(路+八17,八10)。準備好如同孩子般接受天國的人,耶穌向他們宣講祂的訊息。這些人是 anawim¹,是屬於天主的卑微者、貧窮者,在世人眼中不算什麼的人。他們深知自己的需要,如同乾旱的土地,吸收雨水,沉浸在耶穌的榜樣和教導中。雖然沒有完全的了解,卻懷著信賴而接受,此乃行動的信德,其中也包含愛,愛是靈性關係的穩固基礎,也是結合的根本要素。當一對情侶決定結婚時,不只以言語,也以奉獻一生的歲月,來宣誓他們的愛。信賴是不證自明的,因爲對於未來會怎樣,他們不能完全確保。

這需要孩子般的單純和謙虛,以之來認識和接受我們的卑微、軟弱及沒有能力達到自我靈修的成長和成全。充滿信賴的孩子,完全信靠雙親,得到愛、照顧、指導、食物和保護。藉著給予和接受愛與照顧,形成一個「連繫」,在這個過程中,

希伯來文 anawim 指卑微的人、貧困的人;在舊約著作中,指上主所垂憐的貧窮、謙遜、奉行天主旨意的以色列人(申廿四 15; 詠廿 二 27; 依四十九 13; 索二 3,三 11)。新約強調貧窮的人容易接受耶穌的福音,因此耶穌稱他們爲有福的(路六 20)。



孩子漸漸變得「相似」父母,達到成人的境界。天主與靈魂之 間的靈修向度,也發生相似的進程。

宗教一詞的英譯是 Religion,這詞是由 Re 和 ligion 合併起來的: Re 就是 again,再的意思; ligion 是 to bind,即連繫,或強有力的連繫。Religion 意指天主和人之間的連繫。這個愛的連繫,是在心靈中鍛鍊出來的。缺少這個內在的關係,外在的禮規和紀律都是空虛和沒有意義的,徒具外表,就像以事業爲目的,或以地位爲理由而安排的婚姻。

「他們雖有虔敬的外貌,卻背叛了虔敬的實質」(弟後三5)。 「這民族用嘴唇尊敬我,他們的心卻是遠離我,他們恭敬我也 是假的」(瑪+五8~9)。耶穌教導說,父所要的是「以心神和眞 理朝拜」,這預先設定一種心心相對的關係。

孩子能以愛還愛之前,必須先被愛。心理學家說,從小不被愛的孩子,無法正常地成長,在一些極端的個案中,甚至會因爲缺乏愛而死亡。這個類似的原則也適用於靈魂的靈修發展。沒有接受和回報神性的愛,靈魂也會衰弱無力。

許多時候,當小孩子愁容不展時,這是因爲,爲了什麼緣故,他或她感到不被愛或孤獨,無法對自己滿意,那時,一個愛的接觸或擁抱,會解除他或她的防禦,克服心靈的孤立感和直覺到我們全都彼此互相需要,由於他們心靈的單純,對於發生在心靈層面充滿愛的治癒力量,他們具有活潑的意識,儘管他們無法訴諸言詞。當靈魂像小孩子一樣,感到困苦時,來到天主的面前,「安息」在天主的懷抱中,這是個很大的幫助。



我有個非常親愛的朋友,他是赤足加爾默羅會修院內的一位修士。多年來,我們多次在電話中交談,常常討論或爭辯靈修上的事情。當我們中有一方「輸了」,我們會在電話中送給對方「擁抱」。如果沒有別的什麼,我們就開始笑出聲來,這有助於使一切維持良好的相互關係,有助於心靈的治癒。

「笑聲是快樂能量的突發、爆炸性的釋放,喜樂的悦 耳聲浪,只有人能發出笑聲並理解,笑聲消滅仇恨,治好 病人,連繫人類成爲共同的團體,只有人能加入......。喜 劇是滿全、完成、得勝。是戰勝怪異,是以善勝惡的凱旋。 悲劇是挫折、失敗、絕望。罪惡在人内佔優勢,便有哀傷。

喜劇是好消息,福音是喜劇,是精神對抗物質的凱旋。 復活是所有結局中最至極幸福的:人戰勝了死亡。彌撒即 是『慶祝』這個事實。司鐸和教友『慶祝』彌撒,這是個 神聖的喜劇。

以社會性的話語來說,喜劇是完全放棄一個人的防禦。如果不喜歡某人,你會高舉你的防衛,沒有笑聲...... 不過,在朋友當中,你很容易笑,你愛他們,卸下防衛。 在天真的人當中,例如小嬰兒,你很容易發笑。五位聞名 全世,笑聲響遍的大幽默家都是神父:Rabelais、Sterne、 Scarron、Swift 及 Sidney Smith......人是惟一能笑和有靈魂的動物。2」

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Frank Capra, *The Name above the Title*.



孩子有種天生的本能,可以完全活在當下,通常不會過於 在意明天。當然,按照我們塵世的現狀,作爲一個成熟、負責 任的大人,我們必須作出計畫,維持自己的家庭。然而,在靈 修的領域中,上主一天一次把祂的計畫顯示給我們。正如我們 不能在體內貯存一年或一個月的食物,天主爲心靈的進展,安 排了相似的進程。「求祢今天賞給我們日用的食糧」,其中包 括滋養靈魂和肉身的營養品。

天主邀請我們每天到祂那裏,定時重新交付我們的意願, 給祂完整不分的注意,日漸徹悟我們需要祂,我們完全依靠祂, 以之作爲靈魂發展的根源。這個徹悟不只在神性的愛上,也在 信德、感恩和謙虛上,鼓勵我們成長。祂向我們顯示前路,一 次顯示一步,因爲對祂所創造的人類,祂知道他們所具有的驕 傲傾向。有了長期的計畫,或進度表,我們可能說,「從此我 們可以自行負責了;我們不再需要祢了」;然而更重要的,天 主只逐步地注入靈魂所能接受的。

以色列子民在職野中漂泊,上主訓示他們,不要收集超過一天份量的瑪納。由於人類「比較實際」,會一次收集一個星期的份量,甚至加以冷凍乾燥,使之足夠使用一年。然而,「天主的道路與人不同」,耶穌在「求祢今天賞給我們日用的食糧」中,迴響了這個命令。我們必須一直記得,作爲受造物的我們和造物主的關係,體會我們的需要,然後以我們的忠實臨在和留神傾聽作出回應。

「出於天主的(孩子), 必聽天主的話」(若八 47)。靈魂

M/X,

的發展需要在一個可靠的基礎上,如同小孩般地轉向天主。「向 天主學習」,且「變得相似」另一位,則必須和另一位「在一 起」。成長和改變是需要時間的。靈性的發展,不只是學習和 貯存訊息而已;而是逐步漸進地「改變」。正如我們吃什麼, 就是什麼,靈魂亦然,他從天主吸收什麼,也會變成什麼。牢 記此一原則,有助於靈魂忠心地留守在他固定的默觀祈禱時間 內。從小嬰兒長成小孩子,我們沒有感受自己的成長;同樣, 靈魂內靈性的變化亦然,我們也無法經常直接地意識到。忠心 地留守於祈禱,而不在意直接的利益,喚起更大的信德回應、 更強的望德和愛德。惟有透過心靈的後知後覺,及逐步加深的 默觀意識,靈魂方能認出自己已非往昔的自己。

加強德行,尤其加強愛德,是靈魂發展的一個必須部分。 人們往往錯誤地放棄默觀祈禱的習慣,因爲他們「從中得不到 什麼」。真正的愛是給予,而非獲取。我們沒有條件地,把每 天的時間當作禮物,獻給天主,反映出祂對我們的愛。如果天 主的愛在靈魂內成長,這個無私和忘我的態度必會出現。忠心 於祈禱時間,對我們每個人都是必須的;其餘的,則有賴於天 主。

「我實在告訴你們:這個窮寡婦比所有向銀庫裏投錢的人,投得更多,因為眾人都拿他們所餘的來投;但這寡婦卻由自己的不足中,把所有的一切,全部的生活費,都投上了。」(谷+二43~44)

我們都很忙,時間寶貴得很。對我們很有價值的,才是惟



一值得將之獻給天主的。所以,我們應該從「自己的不足中」 給出時間。此乃先做首要之事的實例—「先尋求天主的國」。 我們不該想要把天主安排在多餘的時間中,好像是個嗜好,而 是必須安排爲最優先的事。

在靜默和期望的等待中,我們辨識天主的旨意,而非企圖 說服祂承認我們的意願。因爲靈性的境界,往往不是我們所想 像的。當靈魂成長且改變時,他的需要也會有變化,只有天主 知道靈魂的情況,及其需要。靈性的世界是天主的領域,這是 浩瀚無垠,也是未知的,我們必須完全信賴天主的引導,及祂 所供應的一切。赤子般的愛、信賴及絕對地依恃天主,是「進 入」天國的條件。

聖人們能彰顯福音的重點,因而使其餘的我們能以之作爲 焦點。一位加爾默羅會隱修女—聖女小德蘭—在《一朶小白花》 中強調「神嬰小道」:

「我深深了解,惟有愛才能使我們博得天主的歡心……耶穌指示我達到這神性火爐的道路,這條路是小孩子的完全委順,他毫無畏懼地睡在父親的臂彎裏。……耶穌不需要我們的偉大行動,祂只要我們的委順和感恩。」聖女小德蘭之前的幾個世紀,赤足加爾默羅會的創會者,亞味拉聖女大德蘭,在她的《靈心城堡》中寫:「上主並不這麼看重我們工作的偉大,而是看我們做事的愛」(靈心5·4·5)。

我們不該由於假謙虛,只爲了人的軟弱和失敗,而和天主 保持距離。吸引天主到我們這裏來的,正是我們的軟弱,就像

無助的嬰兒,吸引周圍大人們的注意。父母奔向最有需要的孩子。若覺得人「不堪」尋求與天主更親密的關係,就好像在說, 人病得太重了,而不要去看醫生。和天主的愛合作,讓天主完 成其治癒的工作,這對我們所有的人都是必須的。

「『有我的恩寵爲你夠了;因爲我的德能在軟弱中才會全顯出來。』所以我甘心情願誇耀我的軟弱,好叫基督的德能常在我身上……因爲我幾時軟弱,正是我有能力的時候。」(格後+二9~10)

當我們謙虛地接受自己靈性的無能時,天主正逐漸地灌注 祂自己的神性大能。

謙虛的服從和合作,可謂靈修進步的本質因素。「服從 obedience」,乃取自拉丁文的 ob + audire,意思是「完全聽到」。 靈修作家一向認爲,服從是對當權者的尊敬和愛,而天主是管 理受造物的當權者,至高無上,掌管一切。

聖女大德蘭告訴我們,「謙虚是真理」。謙虛幫助我們意 識到,造物主與受造物之間至極的不同,而此同時,確實地承 認,不管怎樣,祂愛我們。

讓我們牢記,人的特質,諸如負責任、省時間、有成效, 在商業世界是很有價值的;然而,當我們來到天主面前時,這 些特點必須擱置一旁,如同滿懷信賴的小孩,讓這個心靈的小 孩領我們每人到天主那裏。「豺狼將與羔羊共處,虎豹將與小 山羊同宿;牛犢和幼獅一同飼養,一個幼童即可帶領牠們」(依 十一6~7)。



## 耶穌的命令

耶穌對他們說:「『你應全心、全靈、全意,愛上主你的 天主。』這是最大也是第一條誠命。第二條與此相似:你應當 愛近人如你自己」(瑪廿二37~39)。





所有的祈禱都能導向默觀祈禱,因爲,如果我們的心和腦 袋不專注於天主,我們就不能真的祈禱。

愛天主先於愛近人,在修行愛近人時,會表達出愛天主, 且更加強對天主的愛,這賦予靈魂力量,使之重新活力充沛, 得以更進一步地繼續服事。首先以聆聽的態度轉向天主,確保 我們對天主在別人身上的臨在,懷有習慣性的尊敬,無論別人 的世俗地位如何。覺察內居天主的臨在,這個意識幫助我們「看 見」,在日常生活的表象之下,天主常在世上工作。記住在人 之內的這個神性臨在,對靈魂極有神益。會減少風險,不致使 個人的意志過於控制、操控和自私自利。

愛近人是祈禱的另一面。愛是惟一能藉著給出而增加的東西。湧流的水不會停滯。聖神是活力充沛的,活水的河流豐盈大量。由於我們的目的是讓天主的愛流經我們,使我們成爲甘心情願的工具,在祈禱的沉靜之中,天主所灌注的神性之愛,如同隱藏的水泉,湧入所有的日常活動中,無論是身處家庭、職場,或從事給予自我的志工中。天主是生活的,是充滿愛的,在我們內,且透過我們而工作,這個神性之愛遠超人的愛,是何以我們能眞愛「近人」的根源。天主透過我們愛近人,藉此,天主使我們能給予,無論給出什麼幫助和照顧,都會結實纍纍。

「正如枝條若不留在葡萄樹上,憑自己不能結實;你們若不住在我內,也一無所能.....因為離了我,你們什麼也不能做。」(若+五4~5)

「如果愛不是來自天主的愛,以之作為根基,我們必



不會在愛近人上達到成全。」(靈心5・3・9)

「不愛别人,則無法愛天主.....沒有親近基督,愛别人是不可能的.....」(氛圍,p.144)

愛近人意指答覆一個需求,給予關心和照顧;這不必一定 要對近人有溫暖和熱愛的感受。這不是「愛」的意思。有的人 會以爲不必對此有罪惡感,從人方面來看,人人都成爲親密好 友,這是不可能的事。即使耶穌在世時,也有祂特別的好友, 雖然祂的愛並非排他性的。這是很自然的,我們會享有好友, 也會遇見其他和我們有點相同,或完全不同的人,不過,如果 這些人有急需時,沒有摯愛的感受,不該阻止我們,使我們不 能如同善心的撒瑪黎雅人,做出回應。從精神層面來說,我們 都是兄弟姐妹。「若是一個肢體受苦,所有的肢體都一同受苦」 (格後十二26)。

由於與天主的默觀關係,靈魂變得更開放,也更容易受傷。愛包含信賴,如同達味面對哥肋雅,必須脫下外面的裝備,即驕傲和防衛的盔甲,完全地信賴天主。愛包含冒著受傷的危險,靈魂不能在祈禱中對天主開放,卻又對兄弟姐妹封閉。「不愛自己所看見的弟兄的,就不能愛自己所看不見的天主」(若壹四20)。當內在的洞見變得更清楚,我們開始在弟兄姐妹的眼中認出天主,更重要的,在生活中採取適當的行動。經驗到我們自己內神一人並存的心靈,我們能更徹底了悟,且認同耶穌祂那人而天主的塵世生活。

耶穌的教導顯示出向內和向外的靈性動向。在靈修發展的



過程中,不斷重覆的主題,即耶穌習慣給予門徒的教誨,最初 是邀請:「來跟隨我」、「向我學習」、「生活在我內」;再 來則是命令:「去,往訓萬民」、「彼此相親相愛」及「互相 分擔重負」。穎悟的靈魂,處在耶穌臨在的靜默時間中,愈來 愈充滿神性之愛,這個「活水」隨之向外流溢,經過靈魂的水 渠,這就是愛近人。

耶穌窮畢生的歲月,以身作則,證實默觀的重要,祂定時單獨祈禱,甚至當有需要的群衆包圍祂時,「有許多人齊集來聽教,並爲自己治好病症。耶穌卻退入荒野中去祈禱」(路五15~16)。「清晨,天還很黑,耶穌就起身出去,到荒野的地方在那裏祈禱」(谷-35)。

門徒在這個世界上,要能有些神益或影響之前,必須先在 耶穌面前度過靜默的時光。他們必須開放,接受天主傾注的愛 和光,之後,才能在世界上散佈相同的愛與光,在靈性的領域, 我們只能給出自己內所有的,及所是的。

我們不只是「給」,而且也不斷地「投射」我們內的眞相。 在我們的心靈深處,我們全都是合一的,爲此,在每一個時刻, 我們是什麼,及我們不斷地是什麼,必然互相有影響。藉著常 常發展基督的形像,默觀的靈魂會投射出相似的內在和諧,達 及日常的活動及人際關係。渴望權力、財產或偏愛自我中心的 靈魂,增加到幾十億的人口,在世界上呈顯出衝突鬥爭。默觀 的靈魂,不只對自己感到充滿神性的平安、愛和喜樂,也對所 有在生活中對他接觸的人,甚至對全人類亦然。 雖然宗徒們沒受過教育,在世界上也沒什麼具影響力的地位,他們卻真實懷有赤子般的態度,此乃靈性的成長及神性的轉化所需要的。他們開放、願意聆聽,需要時樂於改變。他們甘心接受教導,當神性的光在每個靈魂內形成其獨一的肖像時,他們善於接納。

耶穌取了人性,神性成爲血內,使人的眼睛能看得見。耶 穌在世時,向世界反映出父的肖像和訊息。

「你不信我在父内,父在我内嗎?我對你們所說的話,不是憑我自己講的;而是住在我内的父,作他自己的事業。」(若+四10)

正如耶穌以祂的神性顯示父,宗徒們亦然,藉他們的神性 轉化,把耶穌的肖像、愛和教導帶給這個世界。

我們愛得愈多,也會愈有能力接受更大的神性之愛 agape, 以滿全我們的責任,「你們該彼此相愛,如同我愛了你們一樣」 (若+五12)。這是必須的。耶穌的這個命令,我們讀起來再簡 單不過了,然而,當我們想要踐諸實行時,這個翻譯中似乎失 掉了某些東西。agape 的愛,不是自我中心的愛,計較個人的 所得,也不是考量別人是否堪當我們愛。agape 的愛,是沒有 條件的,非排他性的。「基督在我們還是罪人的時候,就為我 們死了,這證明了天主怎樣愛我們」(羅五8)。

「我若能說人間的語言,和能說天使的語言,但我沒有愛,我就成了個發響的鈸。我若有先知之恩,又明白一切奧秘和各種知識;我若有全備的信心,甚至能移山,但



我若沒有愛,我什麼也不算。我若把全部的財產全施捨了, 我若捨身投火被焚;但我若沒有愛,為我毫無益處......現 今存在的,有信、望、愛這三樣,但其中最大的是愛。」 (格前+三1~3、13)

agape 的愛,不佔有,不渴求滿足,但求滿足別人。這個愛是從天主來的,而且是天主的一個本性,我們在聖子內找到這愛......聖神把這個相同的愛賜給基督徒,幫助他們實行法律的本質誡命:愛天主和愛近人。

在默觀祈禱中,與天主的親密關係,是在 agape 的愛上成長的一個首要途徑,這是如同耶穌那樣去愛的先決條件。當我們鼓勵天主無私的愛在我們內成長並發展時,自會更易於控制和限制我們的自私自利。「祂應該興盛,我卻應該衰微。」(若 = 30)

默觀祈禱的初學者,尤其需要定時的靜默和獨居的時間, 「與惟一者天主獨處」。漸漸地,發展出內在的靜默,這個世 界看來好像也變了,然而,其實變的是我們的態度。

> 沿著大馬路行走, 我愛收集路旁的花朵, 只因花瓣兒零落, 朝聖客棄之而過。 潮把花朵供奉主前, 是我全部的奉獻, 懷著靜默的對話,



在我心深深幽隱處。

只要祂一説話, 整個世界出奇地靜默, 時光不再走動,





我也記不得呼吸。 至聖的光輝綿延不絕, 因祂的親臨而轉化, 射透所有孤獨的寒冬, 在我心深深幽隱處。

日常生活的問題和憂苦,似乎無法達及我們內在的寧靜, 不是因爲靈魂不再關心,其實是更加關心,只不過現在,他和 天主的關心與掛慮結合一起,好似我們透過祂的眼睛去看,以 祂的愛去愛,完全信賴祂的智慧,即使我們可能沒有完全了解, 就像未開明悟的小孩子,完全信賴雙親。

這個發展向來被比喻爲海洋深處,即使海面上狂風怒號、 波濤洶湧,仍然沉靜不動。其中也包含接受我們的有限,調適 我們的「完美」觀念。我的另一個好朋友,是位加爾默羅會神 父,當他剛剛被祝聖爲神父時,他自認爲必須答覆每一個心靈 的質疑,到了愈老,也愈有智慧時,他「學會與奧秘同居共處」。 這好似對全知天主的美好宣認,也是謙虛地接受受造物與造物 主之間的關係。

「我們的這個世代是個焦慮的世代。焦慮,乃是因為 我們願意它是如此。我們的焦慮不是由外在壓力而來的。 這種加在世界上,加在我們自身之上的焦慮,乃是來自我 們的內心。

無疑,所謂聖化,在這個世界裏,指的是從一個焦慮



的地方走向一個沒有焦慮的地方;或者也可以說是向天主 學習如何在焦慮之中不焦慮。

基本上,如馬斯·碧克<sup>3</sup>所說的:雖然矛盾仍存在於內心,但只要生活於寧靜中,內心的矛盾可取得協調。此時,也不會再是一個『問題』了。

矛盾經常存在於人的內心。但是當我們只顧著去分析 而不會歸回內心的寧靜時,矛盾才成為不可理解的『問題』。我們並不是要解開一切的矛盾,而是在矛盾中生活, 然後嘗試去超越它們,從它們外在及客觀的價值中細心觀 察。寧靜是聖化的初步。<sup>4</sup>」

靜默常是聖經的記號,指示天主的臨在。即使是大自然世界中的靜默,也是相當動人的。當兩人初次會面時,他們會有許多的聊天。如果友誼發展成愛情,兩人靜靜地在一起就已足夠了,熱情、靈敏且充滿愛地意識到互相的臨在。此情此景,無需言語,因爲愛如此之深,已然超乎言詞。聖十字若望寫道:「靜默是愛的言語」。默觀祈禱,在我們內心深處,預備了靜默的空間,使靈魂得以在天主內寧靜地「安息」。這個內在的靜默,逐漸成爲一個習慣性的存在境界,此乃靈魂上達天堂的見習期。

在天堂上,我們全都是默觀者,我們的天堂生活始於今世。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Max Picard, World of Silence, pp.66~67.

<sup>4</sup> 年敦(多瑪斯·麥純)著,方瑞英譯,《沉思》(香港:公教真理 學會,1977年),58頁。



塵世生活是我們的準備時期,因爲這「生活是我們永恆生命的 童年」<sup>5</sup>。從我們存有的開始,在我們內即有此潛能,只需假以 時日,就會漸漸意識到我們是天主的子女,及我們蒙召的崇高 命運。

默觀是行動中不可或缺的部分,默觀與行動並非背道而 馳。所有完整的生活,兩者都需要。默觀鼓舞且支持行動,奉 獻我們最有意義的行動。可比擬爲瑪爾大身內瑪利亞的心,瑪 利亞的心留在耶穌的足邊,以默觀的愛注視著,那時瑪爾大正 奔波忙碌於日常的事務。人的本性傾向於分割和區劃事物,然 而,神性和我們的人性則無法分割。確實是透過我們的人性, 我們要發展成相似天主。

「我們老是忘記,超性是個酵母,是靈魂,而不是一個完全和完成的有機體。它的角色是神化本性;不過,若 離開本性提供的資源,它就無法辦到此事。」(氛圍 p.152)

「活著的人是天主的光榮。」(伊肋内<sup>6</sup>)

「我們愈是完整,也會愈神聖。」(Fr. Wm. McNamara OCD)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 歌德,1749~1832,德國詩人、劇作家、小說家。

St. Irenaeus,約 140~202,中文譯名有:伊肋內、依雷內、愛任紐等,著名的敎父、里昂主敎。一生熱愛聖經眞理,一方面分析譴責異端,一方面促進地方敎會間的和諧。肯定受造界的善,有名言「活著的人是天主的光榮」(homo vivens gloria Dei)。因爲他將亞細亞神學傳統與西方神學傳統結合起來,因此可說是銜接敎會使徒時代與後使徒時代的人。著有《使徒宣道論證》(Demonstratio praedicationis apostolicae)、《反異端論》(Adversus Haereses)等。



在世上成爲一個「默觀者」,並非消極地退避世界,或自 私自利,惟獨專注於改善自己。此乃積極的步調,可能成長的 經驗,就好像尋求可能的教育,或發展我們的天賦,圓滿地發 展人性每一方面的潛能,這是我們的責任。經由向天主開放我 們的靈魂,讓祂加以神化,我們會更有益於自己和別人。

「讓我們渴望且專注於祈禱,不是為了我們的享樂, 而是為了有力量去服事。」(靈心7·4·12)

藉著默觀祈禱而來的靈性成長和治癒,不只是爲了我們的 利益,也是爲了世界,正如一個人努力地確保空氣潔淨、新鮮, 不使水污染,有益於每個人一樣。我們在精神上全都連結在一 起。如同耶穌是聖父之愛的攜帶者和通道,我們由於在耶穌的 聖神內成長,也成了「中間人」,成爲天堂與塵世間的橋樑。 基督的聖神,在無止盡的人文世界中增殖,帶給世界治癒的愛。 經由這些樂意成爲工具的中間人,這個變水爲酒,使罪人成爲 聖人的匆匆一瞥,會再次產生療效,那麼將會有個「新天新地」。

當人久病了一段時日,往往會困惑,感到無法得到痊癒。 有的人必須給予治療,直到更加健壯,且足以知道如何幫助自己。在默觀祈禱中,我們把靈魂的鏡子轉向「愛的太陽」,不 只是爲愉悅自己,在陽光中取暖而已,而且也將治癒的光反射 到受傷的世界。天主的愛不只「臨到」我們,也「經過」我們。 如同愛德華·法雷爾神父(Edward Farrell)在 Disciples and Other Strangers 一書中的巧妙敘述:「我想給你的,是些超越我的東 西」。



由於我們人的過失,我們全都是「患病」世界的一部分。 每天,我們把破傷的世界,和破裂的人性,帶進天主聖父慈愛 的臨在中。我們信賴地帶入,懷著小孩子的無限信靠之情,確 信天主聖父會把一切安置妥當。耶穌以祂的注視治好病人和麻 瘋病人、聖化右盜,改變了瑪麗德蓮。「如果祢願意,就能使 我完整無損」,這是世界在其「黑夜」中呻吟的呼聲。

「我們知道,直到如今,一切受造之物都一同歎息,同受產痛」(羅八 22)。在這個同受精神產痛,達到真的基督再臨(parousia<sup>7</sup>)之前,每個靈魂在其個人的神化之中,都必須甘心情願地合作。

天主對待受造物的態度,向來都是滿帶神聖的慈惠和禮 遇。正如主耶穌降世取人性之前,天主等待瑪利亞的同意,對 待靈魂亦然,祂先等候靈魂的內在承諾,然後才在他們內工作, 經由他們,透過祂的神秘奧體,反映出這臨在的圓滿落實。

天主尊重每個人的自由意志和獨特性,從這個態度中,我們得到一個很重要的教訓。天主將祂的神性及自由意志分享給我們,天主並沒有因此而把祂的意願強加於我們。祂願意人和神的意志同時進展,所以,在我們向前邁進,走向祂的計畫,使靈魂和祂結合之前,祂等待我們在愛內的回應,在靈修道路

<sup>7</sup> parousia 原指臨在、來臨、到來。此詞源自希臘文的「para 平行、並列、通、在旁」及「ousia 實體、本體」,指某一存有物在旁或快要到來的狀態。在基督信仰的層面上,認為復活的主在世界末日要隆重而光榮地臨於人類之中(瑪廿五 31;得前四 16~17;默廿二 20)。故此處意指基督來臨、基督復臨。



的每個階段,努力交託我們的意志。

耶穌在其塵世的生活中,展現出相同的敬重態度,依從每個人的神聖自由和獨一性,耶穌常常用時間,以個人的立場,和每個人交談。儘管擁擠祂的群衆,這些窮人和病人有明顯的需要,祂不會對待群衆如同一堆匿名的群組。在福音中,所記述的治癒和服務中,耶穌一次找一個人,給那個人完全和不分割的注意,即使這意謂著,其他的人必須在另一天,費力地尋找祂。

一對一的關係,對於靈修的成長、治癒的愛,是不可少的要素。對我們而言,作爲祂的跟隨者,耶穌的態度表達得很清楚。因爲我們了悟,自己深深地被愛,每個靈魂都有其個人的特別關係。天主的愛從一開始就在其中;並非始於當靈魂突然覺知祂被愛的那一刻。在默觀祈禱中,靈魂能經驗到「天主這樣愛了我們……我們應該愛,因爲天主先愛了我們」(若壹四11,19)。

由於祂同情人性的脆弱,這人性是祂所分受的,耶穌常常 顯露對罪人的慈悲、寬恕和憐憫。他責備的不是那些弱者,反 而是那些奉行法律的文字、充滿批評和嚴苛的人,然而「使生 活的是神」(若六63)。

凡本性軟弱且犯過錯的人,他們認出自己需要改善,因而 開放自己,尋求改變。那些只死守法律文字的人,往往過於自 滿於他們的「成就」。自視已經比別人更神聖,他看不出來有 改變的需要,而且也是無法達到的。法利塞人,外表上小心翼



翼地奉行法律,被抨擊爲僞君子,「好像用石灰刷白的墳墓」 (瑪廿三27),外表看來華麗,裏面卻是死的。「除非你們的義 德超過經師和法利塞人,你們絕進不了天國」(瑪五20)。

往往,人們權高位重時,會變成極度地喜歡權力,企圖運用規條來控制人。因爲他們設限在法律的文字上,而非致力於改變,他們企圖強加這個態度於人民。「禍哉你們經師和法利塞假善人!因爲你們封閉了天國:你們不進去,也不讓願意進去的人進去」(瑪世三13)。

耶穌在世的畢生歲月,以身作則,證實了交付人性的意志、 天主之愛的向內及向外的湧流,以及愛近人的重要性。祂週期 性地更新祂的人性心靈,在獨居中和聖父親密交談,分辨聖父 的旨意並服從。耶穌在世的一生,沒有隨從自己的意願,即使 祂天生是天主聖子。「他雖具有天主的形體,並沒有以自己與 天主同等,為應當把持不捨的,卻使自己空虛,取了奴僕的形 體,與人相似,形狀也一見如人」(斐二6~7)。

耶穌治好病人、養育饑餓的人,甚至在安息日亦然,因此活出法律的原初宗旨和目的。對那些外表奉行法律,卻在其內毫無神性之愛的成長,反而硬心無情,變得自私自利又驕傲,耶穌嚴詞責怪他們:「假如你們瞭解『我喜歡仁愛勝過祭獻』是什麼,你們就絕不會判斷無罪的人了,因為人子是安息日的主」(瑪+二7~8)。

耶穌教導,「賦予生命的是神」,及賦予生命神力的是愛。 愛征服一切;愛取代規條。規條的用意如同欄杆,在此返家的



塵世旅途期間,幫助我們冤陷於脫離正道。規條並非意指路障, 或防衛柵欄,阻止我們靠近天主;然而如果奉行法律文字,以 之爲目的,則有可能會成爲路障或防衛柵欄。這樣的態度,把 本應保留給天主的位置,讓給了規條。

當有所質疑時,要以心來引導,因爲偕同天主時,心總是「最好的法寶」。有些人相信奉行法律文字是安全的;他們精準地奉行律法規條,絲毫不差,然而若要以心來主導,則其中會有個冒險。一個人可能更容易受傷,也更易遭受痛苦。不過,卻會更開放和成長,即是至極圓滿地體驗生命。生命即是去生活,而非保持距離,作個旁觀者,避免置身其內。生命的意義惟有透過不斷成長的愛,方能落實,眞正的愛,意謂著不計代價地給予,給出一切。經由這個自我給予的愛,靈魂愈來愈反映出天主的神性。只要我們給出一切所能給的,我們所給的是怎樣多,或怎樣少,並非最要緊的。人的本性是遲疑不決的:「老師,我們怎樣呢?<sup>8</sup>」

「你們用什麼尺度量給人,也要用什麼尺度量給你們。」(瑪七2)

「我的看法是:我們所能負荷的十字架是大是小,取 決於我們所懷有的愛。」(全德32·7)

<sup>8</sup> 參見谷十28:伯多祿開口對耶穌說:「看,我們捨棄了一切,而跟 隨了祢」。

## 第二章 默觀祈禱的性質

早期的基督徒認為,

默觀是每個基督徒生活本性上的圓滿極致 這個態度在基督信仰裡持續了十五個世紀

「默觀」一詞、

不只涵蓋許多祈禱的層次或等級, 也是我們能準備和期待的, 且完全是天主的作為。 「默觀」對不同的人來說,會有不同的意義,也因此往往涵蓋很廣的祈禱經驗。「默觀」英文是 contemplation,其拉丁語根爲 templum,意即:打開空間以觀看諸天;這個字根也給了我們另一個字 temple (神殿)。在默觀中,我們深入己內的內在空間,觀看天上的事物。

按此靈性的字意,「默觀」超越亞里斯多德在 praktikos (practical)和 theoretitkos (contemplative、speculation)之間的區分。因為在心靈的領域中,其所包含的,遠超越抽象的思考。在默觀中,我對著一個新的存在領域開放,這是個實存的領域,雖然無形可見,而且我們也在成長的過程中,和絕對者天主接觸,意即超越人和本性,此一過程即是回應人性對神和永恆的渴慕。

默觀祈禱向來被描述成「用靈魂的眼睛,以愛注視天主」。 關於這愛的注視,重要的是要記住,我們「要」以愛來注視, 而非必須總是「感受到」愛的注視,因爲愛藉著交付意志而運 作和強化。正如「默觀」一般,「愛」這個字,在人的層面上 包含很廣的經驗和情感。在神性的境界,愛是個抵擋不住的、 結合的力量,是淨化、神化的火,我們只能憑著天主慷慨的自



我給予而領受。即使在人的愛上,愛並非總是等同於溫暖、深 情的感受。

雖然在訂婚及剛結婚的前幾年,會有快活和溫柔的感受, 但是爲使婚姻歷久長存,愛必須沉入更深的根部,達及我們存 有的「地下水源」。當愛下達靈性的浩瀚領域,愛開始存在於 感官的層面之下。處於這些內在深處,愛處處展開其合一的工 作,雖然愛經常臨在,也常活動,然而,外表上的情感,並非 總是明顯可見的。這合爲一體的心靈,亦即愛的工作,確保會 有更深奧和持久的愛,遠甚於純內體的愛,因爲靈性的領域是 無限的,也是超越時間的。

藉著在靈性領域的伸展和活動,愛促使靈魂固有的男性或 女性的特質,得以活化和滋養。因爲這個過程,需要完全不同 的對方給予的反應,及來自相稱深度的愛的迴響。夫妻雙方的 愛,幫助並鼓勵彼此靈性的發展,此乃大多數的宗教視婚姻爲 神聖之故。即使可能不生孩子,靈性的成長是逐步漸進的,這 個事實要求婚姻是個終生的承諾。靈性和本性的愛,兩者同在 一起,賦予生命最有益的環境,和穩固的基礎,不但惠及丈夫 和太太,也有益於小孩身、心、靈的健康。

愛不會是簡單容易的。在愛內成長不會是恰巧發生的事, 而是需要夫妻雙方的努力。經由不斷的關心照料、留神注意和 體恤,使愛維持活力和成長。經過十年、廿年或卅年的婚姻, 夫妻的愛可以發展得更強有力,也更豐富。早年的摩擦和互異, 大多數都已化解,雙方都學會了更不自私、更能付出,夫妻雙



方愈來愈融洽,達到同心合一。

捱過風霜歲月的夫妻,通常體驗到彼此之間更是親密,並 有一種無法以其他方式達到的同心合意。此一心靈的結合,乃 婚姻的首要目的,這個結合遠超過只有外表的內體親近。性的 結合所要表達的,是愛和靈性的結合。夫妻是聖三的世上代表。 夫妻的本性之愛,表達在人類內體的結合,孕育小孩,反映出 聖三內充滿活力的超性之愛及靈性的結合,在聖三內孕育的是 新的靈魂。

就像夫妻經年累月,在一起不斷地成長,加深內在的結合,達成無形的連繫,甚至到分離時,仍然以一種不可言喻的方式,使彼此的心靈合而爲一。由於此一經驗,藉著融合先前迴異的存有,導致對其眞實現狀不可動搖的確信,及對「圓滿」的深奧意識。在這些存有中,萬物得以復原並整合。兩個人性修和時,男性和女性再次達到心靈上的和諧一致,有如存在聖三內的男性和女性。聖三包含不同的、卻動力十足的三個位格,平等但不同,一個愛和意志,絲毫也不想去控制另一位。

榮格(Carl Jung)曾言:「凡愛統治之處,就沒有行使權力的意志,凡權力駕馭之處,就會缺乏愛」。

婚姻伴侶中,男女兩性心靈上的合而爲一,有助於闡明個別靈魂內,迎向完全圓滿 wholeness 的類似發展。藉著不斷增加的天人之間意志的並存,及在靈魂內發展男女能力的和諧平衡,每個靈魂都要達到神性的圓滿,及與天主同心合意。爲了使靈魂神化,他所有的能力都必須預備好,準確地反射那些屬



於天主的能力。從內在的和諧中出來的靈魂,會再返回的,因 爲他已獲得自己內在的和諧。

靈修的道路止於神婚,而塵世的道路則始於婚姻,這是其間的不同。世上的婚姻,藉聖事的恩寵而強化,提供各種方法,使得夫婦和諧一致,共同成長,合而爲一。從人的角度來看, 夫妻從一開始即互相平等;天主和靈魂則非如此。在靈修的過程中,神秘婚姻只能完成於除去這個不平等之後。此逐步漸進的淨化和強化,最後靈魂在等同中,和天主結合,如同與天主等同的人,或成爲祂的複本。

有時候,處在塵世的旅途中,這個進階的靈性關係或許無 法感受,不過,如同世上的婚姻,最基本的因素是充滿愛的忠 誠。一個終生的承諾,並非建基在享樂的感受上。任何一種人 際關係,都是有苦有樂;然而,當我們認清其價值,加上我們 的愛夠深時,我們自會樂於刻意經營,不逃離所作的承諾。

蒙召度婚姻生活的人,婚姻是個聖化的學校。聖保祿把這個過程比作世界整體的轉化,在每個進展中的靈魂上,逐漸展現,天主指定的時期一滿,必會達到靈性的圓滿。「為此,人應離開自己的父母,依附自己的妻子,二人成為一體。這奧秘真是偉大!但我是指基督和教會說的」(弗五31)。

近年來,由於東方靈修的影響,默想 meditation 和默觀 contemplation 這二個語詞,常被交替互換地使用。不過,在古老的基督徒傳統中,通常認爲「默想」先於「默觀」。修道院中的初學生,大多不會看書,而是聽過一段聖經之後,好好記住,



縈繞在他的腦袋裏,反覆沉思、消化,到了盡操作的本分時,可從經文中獲取所有隱藏的涵意。此乃所謂的「推論的默想」,亦即頭腦藉著努力於理性的思考,主動地專注於獲得有關天主的知識。在此過程中,腦袋得到鼓勵,四處徘徊漫步,尋找論及天主的種種有意義的觀念和概念。

後來,在寧靜的祈禱中,此時身體的活動停止,初學者讓所尋獲的洞見沉入內心深處,亦即天主居住之處。在此,活動的腦袋靜止,內心能安靜,靈魂「安息」於天主,被動地接納,且開放於天主願意給他的任何恩惠。「願我的心靈,得享平靜與安寧;就像斷乳的幼兒,在他母親的懷抱中」(詠一卅一2)。此乃自修的默觀(acquired contemplation),是人人皆可修行的,無論他的身分地位如何。

「自修的默觀」習慣,聖女大德蘭則視之爲「收心的祈禱」 (prayer of recollection)。由於她親身體驗神性的結合與神婚,大 德蘭得到天主的感召,提出她的洞見、解釋和鼓勵,惠益其他 默觀的靈魂。

「我們稱之為『收心祈禱』,因為靈魂凝聚所有的官能,進入自身之內,陪伴天主。靈魂的神性老師,很快地來到這兒教導他,賜給他寧靜的祈禱,這是他採用任何其他方法,都不可能這麼快發生的。」(全德28·4)

「妳們必須了解,這收心祈禱並非超自然現象,而是 我們能渴想,能依憑天主的助佑,努力獲取的,若無天主 的助佑,我們什麼也做不成,甚至沒能有一點好的想法。



收心祈禱不是官能的靜默;而是靈魂將官能封閉於其內。」 (全德29·4)

大德蘭所謂的「寧靜祈禱」,先於超性祈禱,或由天主逐漸滲透的「灌注」默觀。她認爲許多心靈上有所準備的靈魂,修行默想時,天主會溫和地把他們帶入寧靜的祈禱。「那麼,這個祈禱是上主真愛的一個小火花,祂開始在靈魂內點燃起來;祂願意靈魂更加明白,這愛伴隨著愉悦是怎麼回事」(自傳15·4)。

聖女大德蘭及聖十字若望一她的摯友和同會伙伴一認爲, 許多靈魂不只能夠達到寧靜的祈禱,也會達到結合的祈禱,即 在今世神化的恩寵,如果他們甘心忍受十字架,即主耶穌所說 的「窄門」。

「這個小火花是天主給這靈魂的標記或信物,表示現在祂揀選這個靈魂去行大事,如果靈魂準備好自己去接受。這個火花是個大禮物,遠超過我所能形容的。如我說的,我認識許多達到此一境界的靈魂,然而,令我感到極為痛心的是,那些應該越過此境的人這麼少。」(自傳15.5)

早期的基督徒認為,默觀是每個基督徒生活本性上的圓滿極致。這個態度在基督信仰中持續了十五個世紀,直到被教會 抑制為止。這個問題,有一部分來自誤解「默觀」這個字,因 為它不只涵蓋許多祈禱的層次或等級,也是我們能準備和期待的,目完全是天主的作為。



「默觀,被視爲異常的,被看成和特殊的神秘現象同一,換句話說,在安全的距離之外,默觀是令人欣羨的奇蹟妙事,卻又不加以理會,視之爲危險,滿是陷阱,不是一般的基督徒、平信徒、神父、會士應該熱切渴望的......此乃違反謙虚。」



這段敘述似乎指的是更強烈的灌注默觀,乃由天主所通傳,這是一種天主介入的方式,而非普通的情況。這個默觀指

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thomas Keating OCSO, *America*, April 1978.



的是特殊的,而非自修的默觀,也非寧靜的祈禱;就是說,天主通常一點一滴地灌注給靈魂,沒有發生異常的現象。這是真的,不該有人想望特殊的經驗,因爲沒有人知道天主的心意。這也是真的,如果天主願意以更強力的方式介入,祂是會這麼做的,無論這個靈魂是不是有意識地尋找祂,或「堪當」,因爲這個介入不是「善行」的賞報。許多的聖人,尤其是聖保祿,其鮮活的實例證實了這事。大量灌注(默觀恩龍),可以有,也可以沒有神秘現象,這完全是天主的特權,而且也是天主以更專注或更快速的方式,賜予神性的生命。

並非所有的聖人都有神見、出神或其他的超自然現象,許多人的心中,往往將之和聖德連結在一起。不過,所有的聖人都達到相同境界的神化 divine transformation,不管他們有否體驗不凡的顯現。「爲天主沒有不可能的事」,祂按照自己的心意,在每個靈魂上工作。有些聖人的靈修進展,這麼引人注意,有的則全然隱沒,他們的塵世生命,完全避開世人的眼目,惟有天主知道。

里修加爾默羅隱院內,聖女小德蘭短短的一生中,毫無不凡的神修經驗,足以惹起修女們的注意。事實上,廿四歲臨終的她,有些與她同住的修女很覺納悶,她的訃文上可有什麼好寫的,因爲她的生命如此短暫,看來這麼平安無事。她那單純的生命,及對「神嬰小道」的忠心,小德蘭確認了福音的訊息,亦即,成聖的召喚是給每個人的公開邀請,無論其身分地位如何。

天主那無法抗拒的大能常在世上工作,無論你有否知覺這事。神性之愛是個強大的能力,天主通常在靈魂的一生,於種種的痛苦和挫折中,一點一滴地「餵養」他們,逐漸調適他們來承受天主的全部光榮,此即靈魂的神化 divine transformation。對大多數的人來說,這個進階的過程,並不會中斷,或干擾日常活動,反而提升其價值。

當天主選了某些人,在其神性計畫的某些方面,作爲工具, 天主給他們上「密集速成班」,賜給他們神性的光照,即是一般人體驗的同一靈性發展的加速形態。藉此更有力的灌注默觀,短時期內,天主帶他們達到圓滿的神化。此一神化過程, 不只是爲他們的好處,也爲了把他們改變成「另一個基督」, 爲兄弟姐妹的好處,在世上工作。「我生活已不是我生活,而是基督在我內生活」(迦二20)。

神性之愛的力量是這樣的,當它以異於普通、漸進的方式 來臨,往往人的本性並非都準備妥當,可以承受得了;同樣的 方式,一個意外的電波,可能損壞家電設備,或造成暫時的停 電。有個炎夏的午後,下了一場猛烈的雷雨,閃電打落在離家 很近的地方。電視機突然間自動地又開又關,以後就失靈了。 開或關電視時,插頭一定要從插座上插入或拔出。

由於我常看到靈修生活和電流之間的類比(甚至也有其他名詞:光、電力、發電、變壓等等),我的先生在電力公司上班,所以 我請他給我一個簡單的說明。他說,要讓電流經過線路,必須 有電壓(電力)、導體(電線)及一個封閉的線路,或完整的道



路。當通路中斷,例如一個沒有封閉的開關,這不是完整的通路。電壓(電力)在那裏,越過非封閉開關的電流,其中有個不同的電壓一但是卻沒有流通的線路,因爲開關的電流被空氣隔離,這通常沒有導體。正常的電壓不足以形成電弧般的穿越,或「跨越間隙」,然而,一道不尋常的強力電波則會形成電弧,闖入非封閉的開關電流中,即使只透過空氣也辦得到。增加電壓,而沒有改變電阻的裝置,也會造成增加電流的流溢。反之,即使沒有增加電壓,而只降低電阻,同樣會有電流的流溢。

對我而言,電流的運作,和天主在靈魂內的作爲,兩者間 頗爲類似。當我們開始行動,即自修的默觀,我們在心靈上「封 閉開關」,「造成完整的通路」,或說通道,以接受天主的傾 注。當我們漸漸在生活中符合天主的旨意時,我們「降低自己 的電阻」,變成更靈敏,促使神性的電流,以不斷增加的方式, 灌注進來,即逐漸灌注的默觀,就好像鬆開的水管,流出更大 量的水流,即使並沒有增加水壓。神性之愛強大的能力等著來 淹沒我們,不過,天主加以控制,以適應每個靈魂心靈上的準 備和能力,使之能接受。天主總是掛念著靈魂的幸福。

當天主採取主動,即加速的灌注默觀,彷彿神性的力量突然變得非凡的激烈,如此強而有力,造成一道電弧,跨越非封閉的開關,在空氣中形成流溢的電流。空氣,通常是個絕緣體,由於這個壓倒性的強力,被迫傳導電流。在此線路上的電燈會發出比平常更亮的光,可是,燈泡當然不會像穩定時那麼耐用。這正是有些聖人的驚駭,或被天主強奪的經驗,雖然如此,他



仍是在愛內做出回應,月與天主的聖意合作。

「惟獨我達尼爾看見了這異象……一聽到他說話的聲音,我就昏迷過去,俯伏於地……他又對我說:達尼爾,你不要害怕!……他一對我說話,我立刻覺得有了力量,於是我說:我主,請你發言罷!因爲你堅固了我。」(達+7,9,12,19)

天主選了哪個靈魂做祂的工具,還有,天主爲什麼揀選, 這永遠是個奧秘。然而,我們能看見「加速」的灌注默觀,並 非靈魂憑己力該去尋找、或能得到的,因爲這全是天主的所作 所爲。另一方面,「自修的」默觀(或收心的祈禱),及逐漸「滲 透」的灌注默觀(始於寧靜的祈禱),對一切人都是可能的,只要 他們樂意專心致志,獻出時間和力氣,尋求與內居的天主不斷 加深關係。

雖然所有的祈禱都意謂著成爲默觀的祈禱,腦袋與內心都 該高舉歸向天主,不過,所謂真正的默觀祈禱,包含兩個不同 的特質:第一是改變焦點;其次是默觀祈禱的目的或目標。

改變焦點是直接奔向尋找己內的天主,天主是「我的另一個自己」,而且「比我還靠近自己」(聖奧斯定),相對於尋找在我之外、疏遠的或遙遠的天主。默觀者所強調和專注的,是在靈魂的深處,凝神於內居的天主:「所有的傷害來自未能真正了解祂就在近旁,反倒以為祂遠在天邊」(全德29·5)。

默觀祈禱的第二個不同的特質,在於和天主結合的首要目標。聖女大德蘭說了些鼓勵的話語,勸告渴望時時處處經驗內



## 居天主的祈禱靈魂:

「但願我會說明我們和我們的伴侶—萬聖之聖—彼此間的情誼是什麼模樣;當靈魂渴望進入自己內心的天堂,好和天主共聚,將全世界關閉在外時,他和淨配間共享不受干擾的獨居……學習任何事物,都不可能毫不費力,修女們,為了愛天主,妳們應當把為修煉此種習慣所費的心力看為值得。我知道,只要妳們肯嘗試,一年下來,甚至

就能學會。」(全德29・4、8)

是半年,藉著天主的寵佑,妳們

我們的靈修生活中,有件很重要的事,耶穌在行奇蹟之前,通常向祂的跟隨者要求一些小小的努力。充滿愛地修持自由意志是需要的。天主不想只透過奇蹟去變化這個世界,或個別的靈魂。祂期待合作,就像父母親一般,爲了孩子得以成長,他們並非什麼事都親手做,而是期待孩子也出點力氣。

瞎子能夠看得見之前,耶穌告訴 他要洗掉眼中的泥巴;耶穌餵養群衆 之前,必須先把餅和魚帶到祂面前; 還有,在加納時,那將要變水爲酒的 瓦罐,也必須先裝滿了水。天主常是





從無中創造萬有,祂無需這些東西以行奇蹟。

你曾否納悶過?當耶穌做出祂的請求時,當事人會有何想法?在加納婚宴中,當僕人得到吩咐,從瓦罐中取出一些水,送去給司席品嘗時,他必會覺得有點難堪。僕人知道那是什麼,因爲是他親自灌滿水的。冒著被看成傻瓜的風險,僕人做了耶穌囑咐的事,由於謙虛的服從和信任,他目擊了一個奇蹟,在那婚宴中,當時多半的人,甚至知也不知發生了什麼不凡的事。「天主貶抑靈魂,只是爲了舉揚他」(聖十字若望)。只在我們空虛了之後—而這需要我們樂意去忍受—我們才能被充滿,這全是天主的作爲。

「行動勝於空談」,因爲行動要求出點力氣,通常會更清 楚地標示著愛、信任,而且也是更深信德的獻身。天主只要求 人人都可以做到的小事。這個很單純的事情本身,乃是我們謙 虛經驗的一部分。我們完全知道,不是那些無足輕重的舉動產 生奇蹟,而是天主的大能在我們、也在世界中工作。我們只須 隨時待命,樂意順服。

信賴基督的許諾,遵照信仰的實質(the reality of that belief), 度每日的生活,此乃活的信德。處於默觀祈禱的固定時間中, 我們學習在天主面前,充滿信賴和忍耐地等待,有或沒有安慰, 是否乾枯,或沉浸在空乏和眼淚中,要確信,祂在我們近旁, 直到祂以刹時的注視,把我們的淚水化爲祂愛情的美酒。那時, 我們也能和司席一起說:「主,祢卻把好酒保留到現在」(若 二10)。

## 第三章 默觀祈禱的心靈準備

默觀祈禱意指在上主「面前」, 並非我們「做了」些什麼, 或「達成」什麼, 而是單純地與主「同在」, 更「強烈地意識」到上主。 處在靈性的領域中, 「是什麼」比「做什麼」來得重要得多。 聖女大德蘭認爲,默觀祈禱不只是「唸唸禱文」,更是「一 種關係」。

「任何尚未開始修行(默觀)祈禱的人,為了天主的愛, 我懇求,不要失掉一個這麼至極的好事。這裏面沒有什麼 好怕的,只有讓人渴慕的。即使人沒有突飛猛進,或非常 努力地達到相當的成全,使之堪受天主賜予更慷慨者的恩 惠和仁慈,至少一個人會獲知通往天堂的道路。而如果他 恆心堅持,那麼我相信天主的仁慈,祂絕不會不賞報視祂 為朋友的人。至於心禱,按我的見解,無非是朋友間親密 的分享;意即找時間常常和祂獨處,而我們知道,祂愛我 們。為了使愛真實,且友誼持久,朋友雙方的意志必須和 諧一致。」(自傳8·5)

「當我看上主如同一位可以不斷交談的人時,對祂更 大的愛和信任,開始在我內發展......我能夠和祂如同朋友 般說話,雖然祂是上主。」(自傳37·5)

經由這個默觀的關係,與主的友誼發展成爲愛。默觀祈禱 意指「在」上主面前,並非我們「做了」或「達成」些什麼,



而是單純地與主「同在」,並「強烈地意識」到上主。

重要的是,我們要有個安靜、隱密的地方祈禱。可以是個房間,甚或房間的一個角落,若窗外有寧靜的景色,或許只需把椅子轉向窗子。萬一沒什麼景觀,則可以轉向十字架,或能激發善性的聖像。聖女大德蘭教導她的修女,開始修行默觀祈禱時,勸她們用一張「你喜歡的主的態像或聖像」(自傳27·9)。不久,一旦養成習慣,祈禱自會有助於建立天主的臨在感,那時,椅子的轉變方向,能象徵把內心和意念轉向天主(metanoia)。養成習慣之後,就能在任何地方修行內在的祈禱,例如搭乘飛機或公車,或任何自由的時間,如等朋友時。

有助於祈禱的事物,例如使用一張聖像、面對好風景、聆 聽音樂或置身特別的地方,其本身不是目的,而是方法,幫助 人達到目的,亦即天主。人自然地傾向於熟識的事物,這會使 他感到安慰或舒適。超脫,意謂著對靈性和物質的產業,懷有 適宜的態度,最後,天主必會要求靈魂無所依靠地行走,惟獨 信靠祂。

「這些思想念慮、形式、默想方法對初學者是需要的,可使靈魂藉感官而被深深地吸引,而且得到滿足。如我們後來要說明的。所以,它們適合作為與主結合的遠方法,初學者通常必須用來使他們獲得心靈安息的目標和住所。然而,這些方法絕不可頻頻使用,竟至使人從不進步,否則,他絕不會達到目標,目標與遠方法既不相似也不相稱,正如樓梯的階層與頂端的目標毫不相似,它們是朝向目標



的方法。如果一個人上階梯時,未能走過每個階層便放下, 直到最後,或者如果他想要停留於某一階層的話,那麼他 永不會達到頂層與平安的住所。」(攀登2·12·5)

祈禱時,舒適的姿勢是必須的。姿勢不舒適會造成更多的 分心,和不斷地更換姿態。如果太舒適了,也會容易打瞌睡。 可取的姿勢是坐直,靠著一把直背的椅子,雙腳平放在地板上, 雙手安放在膝上;不過,如有人覺得有自己較喜歡,且很自然 的姿態,那麼,對他就是合適的。如果注視聖像、風景或十字 架,有助於收斂思想,那就務必要這麼做。有時,多半的人發 現,眼睛會自動地閉上,那就順其自然,不要勉強。對待自己 要溫和,如同對待一位親愛的朋友。最好能處於放鬆的心境, 不過要保持留神和知覺。「你們要停手!應承認我是天主」(詠 四六10)。

有本筆記簿,寫下祈禱之後直接形成的觀念,能夠是非常 珍貴的。在祈禱中,身體放鬆時,聖神更容易達及意識清醒的 腦袋,往往賜下有益的洞見、愛的話語或個人的感召,最後會 成爲祈禱的最好準備。由於每個靈魂都被特別地引導,做筆記 也是個幫助,有益於分辨聖神引導靈魂的道路,也可以和靈修 上的同道和神師討論。

分心走意是人類處境的一部分。最重要的,不要因之而過 於心煩意亂,因爲在那時,煩亂會使內在需有的寧靜瓦解。「如 果要使你們收心持久些,你們不能以猛力,而只能溫和地開始 收心」(靈心2·1)。



我們的責任是忠於祈禱,而且每天給天主固定的時間;其餘的則有賴於天主了。如果整個祈禱時段充滿分心或乾枯,這不打緊!天主看的是我們的心和意向。腦袋不該逗留在分心上,每次腦袋激盪時,要溫和地帶回到天主前,以一個愛的句子或單詞,再次注視聖像,或只要內心回憶一下神聖感。幾乎人人都會記得,曾於某時某地,有過活潑的天主臨在感。這個經驗之後,許多人會想,他們弄錯了,且開始懷疑其可靠性,無論如何,這是眞實地體驗內居的天主,祂「樂於和人子同居共處」。回憶這些恩寵的時刻,有助於恢復內心的寧靜,提醒我們祂愛的臨在。

忙碌的腦袋常是活躍的,聖女大德蘭描述思想的飛馳,好比「家裏放縱的瘋女人」。也可形容爲一個好奇的小孩,不斷地追逐各樣事物。至於放棄祈禱,追隨想像或理智,只會招來更嚴重的分心走意。大德蘭勸告說,「人不該顧慮理智,而要把自己交付在愛的雙臂裏」(靈心4·3,8)。

默觀祈禱向來也被描述爲觀看平靜的流水,閃耀在陽光之下。有時水面上漂浮著樹葉、樹枝或破碎殘骸,亦即分心走意。看到它們,但卻無須對它們做任何事;只要保持平靜與安寧,讓它們流過去。如果眞正的問題進入腦袋裏,當我們放鬆時,這種事是常會發生的,只要在心內做個交代,祈禱結束後,立即辦理這事,這樣做,而不要中斷祈禱。除非眞有緊急要事。

看聖書是靈魂成長的很重要部分,非常有益於修行祈禱。 會啓迪並鼓勵內心,幫助心靈更敏捷地飛向天主。







「為了幫助我們收斂心神,並且好好進行口禱,找本 用本國語寫的好書,也會很有幫助;靈魂將藉著其中的鼓 勵和技巧,漸漸習慣,不再害怕。」(全德26·10)

至於我們方面,自修的默觀要求致力於心靈的準備、修持, 而形成正確的意向,調適自己,去接受天主願意賜予的一切, 使我們在天主前的態度和準備成爲習慣。其他的一切全在天主 的手中。

### 修持包括:

- 預留固定的時間和地點守靜默和獨居。
- 忠心地維持對祈禱的獻身,不管我們覺得喜歡祈禱與否。
- 徹底明瞭我們的責任。在交託我們照管的神性珍寶上,它的發展有待我們的合作。我們不該因爲自己或別人的緣故,愚蠢地認爲所做的是些揮霍無度的事,「無所事事」或「浪費時間」於修行默觀祈禱。處在靈性的領域中,「是什麼」比「做什麼」來得重要得多。這個靈修原則,並非意指在塵世生活的其他領域「什麼也不做」。如果說默觀祈禱有什麼貢獻,那就是,默觀者在神性之愛和意識上成長,發展出對世界更深的操心和關懷,認清「我們都是天主的子女」(宗十七28)。
- 集中注意力,修行回歸內心,侍立在天主面前,而非想天主離我們很遠,這需要習慣性地寧靜我們的官能,安撫忙碌的腦袋,聚集任性的情感於一點,讓那「恬靜的點」沉入內在深處,在那裏,我們知道上主常耐心地等待著。「妳

們淨配的雙眼,可是從未離開過妳們」(全德26·3)。 意向包括:

- · 尋求施恩者,非尋求恩惠,尋求天主,只是爲了天主,而非只爲祈禱的經驗,或心靈的安慰。所以無所謂「好」或「不好」的祈禱;我們不能按照祈禱的感受來分等級。在祈禱的時間內,發生了什麼,或沒有發生什麼,不會比我們要變得相似天主來得重要。如何在當天的其他時間生活行動,比起祈禱時能有的任何安慰,更能標示出眞正的靈修成長。「由果子可認出樹來」(瑪+二33)。「因爲成全及其賞報,不在於心靈的愉悦,而在於更大的愛,懷著更大的正義和眞理行事」(靈心3·2,10)。
- 渴望與天主合而爲一:愛的結合,來自我們意志的逐漸純淨化,直到順合天主的聖意。渴望的本身係來自天主的思惠,且吸引天主臨於靈魂。

「渴望天主就是準備與祂結合……首先須知,如果一個人在尋找天主,他的心愛主更是在尋找他……如果靈魂集中他愛的渴望,完全歸向天主……天主會吸引靈魂,拉著靈魂隨祂奔跑……直到靈魂被如此微妙和純潔地準備好,堪當與天主結合,他的所有官能都能實體性地神化。」(活焰3·26,28)

變得相似天主,藉著吸收天主的所有屬性,有意識地活出來,逐漸發展出天主的所有屬性,因而使之成爲我們眞正的一部分。必須修持天主的特性,爲使之內化,且達到恆



久的改變。

## 態度包括:

- •相信内居的天主和祂對我們的愛一信德的回應。祈禱生活 是付諸行動的信德。德行因修行而強化。
- **忍耐、充滿希望地等待**—活潑的望德,期望著基督的許諾。 「愛我的人,我把自己顯示給他」。
- 交付自己,超越感受地以愛還愛。「上主,我已來到,我 來為承行祢的旨意」。以交付自我來答覆天主自我給予的 愛,樂意成為祂手中的工具,接受天主的聖意,不企圖說 服祂接受我們的私意。自由意志是天主的本質,天主是完 全自由的,不過,人的意志必須有所調整,以符合天主的 聖意,而且要完全配合。接納,使我們樂意在生命的靈性 領域中,放棄控制,因爲惟有天主形成靈魂。意志的合一, 導致神性的結合、神化、神婚。
- **謙虚一真理**。靈魂內心之旅的每個階段中,自知之明是不可或缺的。
- 開放和敏於接納;容易親近也容易受傷;容易適應、能變 通、不僵硬;願意改變,懷著孩子般的信賴和依恃,讓天 主來領導。
- 感謝天主的所有恩賜,祂的愛、受造物的美、人的生命—經由人性的生命,我們成長爲神性的生命(每天始於一個奇跡:我活著!)
- **意識到在天主的面前**。和內心一起聆聽,發展出內在的知

覺,直覺地「知道」、「看到」,因爲天主是隱藏的天主, 祂以平凡的方式臨於我們。

在「自修的」默觀中,天主仍進行陶成靈魂的工作,不過,最初的努力和心靈的準備,則取決於個人。耶穌之行奇跡,靈魂明白,這不是他自己微不足道的行動,使之在神性的愛上成長,這全是天主的工作。「除非上主興工建屋,建築的人徒然勞碌」(詠一二七)。

活出天主的特性,使靈魂在天主的「姿態」或態度中定型。 有如彎曲細枝嫩條,使之定型成長。天主並沒有和祂的子女保 持距離,而是屈身俯就我們的程度,如同俯身在地板上和孩子 玩的父親。以謙虛和愛的姿態親近別人,即是在我們所服事的 人眼中,更清楚地看見基督。

有時感官體驗得到神性恩賜的灌注,有時則完全覺察不 出。因此,過分關心祈禱中一時的安慰和經驗,會造成分心走 意,因爲會傾向於把注意力集中於自我,而非天主。我們的腦 袋和內心,必須全神貫注於天主,順從祂的聖意,敏於接納, 靜默且靜止。天主正從祂的豐盈中,把祂靈性的「寶物」置入 我們的空虛中。神性的恩賜不是人能支配或請求的;靈魂只能 感激地領受。

在愛內與天主合而爲一,最後加入聖三愛的關係內,是我 們受造的理由,也是天主計畫的圓滿實現。跟隨默觀之路,使 我們甚至在此塵世,就能以某種程度享有這個恩賜。

「靈魂的中心點是天主,當他使用其存有的一切能

力,以及其作用與傾向的一切力量,達到了天主時,他必會達到他在天主内最後與最深的中心點,他必會以全部的能力認識、愛慕和享受天主.....因為二個意志成為一個意志,天主的行動與靈魂的合一.....因為靈魂已經和天主合一,藉著分享,這個靈魂多少已經是天主了。」(活焰1·2;3·78)

聖十字若望的著作再次證實聖經中的喜訊:「祂將最大和 實貴的恩許賞給了我們,**爲使你們藉著這些恩許,能成爲有分** 於天主性體的人」(伯後-4)。

編織於日常生活中的這個靈性的「發展」,不常是明顯的。 在天主的臨在中,保持靜止與靜默,增加我們內在的意識,發 展對神聖的愛好,幫助我們辨識「輕微細弱的風聲」,然後和 天主的旨意合作,回應祂的聖意。漸漸地,我們學會放開自己 的私意,使我們能獻上結合所需要的承諾(fiat)。甘心樂意謙 虛地捨棄自我於天主,而不過分地掛心「結果」,乃是我們靈

性成長的基礎,也應該 是我們的祈禱態度。

「把 靈魂 ? 在天主的手中,然 在天主的所欲,盡可能 觉。 就 遇可 能 對 能 對 在 不關心,且至極





地順從天主的聖意。」(靈心4·3·6)

兩位深深相愛的人,樂於靜靜地相守,感受彼此的臨在, 及他們內在的合而爲一。當這事發生在祈禱中,即在天主和靈 魂之間,活躍的腦袋會覺得有所遺漏。人的腦袋習於接受訊息, 加以細思和反省,之後再消化和貯存。當所面臨的是神性的知 識或光照時—此乃藉著成全的神性之愛而臨現和增加,通常習 慣的思考程序會先發制人。忙碌的理智躍躍欲試,分心走意, 干擾靈魂,或像瑪爾大般地抱怨瑪利亞,因爲這個神性的寧靜 頗難了悟。

「因為當官能死寂或沉睡時,愛仍然活躍。而上主使 靈魂的官能如此奧妙,不必靈魂明瞭這是怎麼回事,靈魂 懷著至極的純潔,和這位充滿愛的主—天主—合而為一。 因為什麼也阻止不了靈魂,既非感官,也非官能,我的意 思是指理智和記憶;也非意志對自己的知覺。」(《雅歌的 沉思》六章4節)

「因為這個默觀的智慧,是天主和靈魂之間的語言, 只能是純神(天主)對著心靈,所有亞於心靈的,如感官, 都無法覺知。因此這個智慧對於感官是隱秘的;它們沒有 知識,也沒有能力來講述,它們甚至也不想望這麼做,因 為這是超越語言的。」(黑夜2·17·4)

# 第四章 神秘的知識與理性的知識

## 默觀中,

天主安靜而秘密地教導靈魂,靈魂不知其然, 沒有說話的聲音,

沒有任何身體或心靈官能的協助, 處於靜默和寂靜中,

於一切感官和本性的黑暗中。

某些神修人士,稱此默觀為不知之知。

( 霊歌 38・12)

「我曾祈求,天主就賜給了我聰明。……智慧比一切活動更爲活動;她是如此精純,能滲透深入一切。她是天主威能的氣息,是全能者榮耀的真誠流露;因此,任何污穢都不能浸入她内。她是永遠光明的反映,是天主德能的明鏡,是天主美善的肖像。她雖是獨一的,卻無所不能;她雖恆存不變,卻常使萬物更新。她世世代代,進入聖善的靈魂,使他們成爲天主的朋友和先知。」(智七7,24~27)

「神秘主義」(mysticism):主張靈性眞理的知識,可以用 直觀的方式獲得。

「直觀」(intuition):不必有意識地運用推理,就能直接知 道或學會的事理。

所以,知識有兩種:理性的知識和神秘的知識。「理性」 的知識,透過我們有意識的努力而得到,此乃受造的理智所做 的工作。藉著使用我們的感官、閱讀、研究,聽說關於天主的 話、事蹟或喜訊,全都聚集並貯存在自己的記憶中。

「神秘的」知識,不是「有關」天主的知識,而是直觀地領悟天主本身。藉著天主在我們內至深中心的活動,神秘知識



避開受造的感官,人從內裏吸收這知識。

「凡是以仗恃本性的能力和推理走向天主的人,必不 是完全屬神的人。有些人認為,純靠感官的力量與活動(這 本是卑下且無異於本性的),他們能達到超性心靈的力量與高 境。然而,如果人不壓制和放開感官的活動,必不能獲得 如此的高境。

單純的默觀就在於領受。沒有完全靜默,完全超脱推 論的認識和滿足的心靈,不可能領受天主的至高智慧和言 語,亦即默觀。

這智慧是充滿愛、寧靜、獨居、平安、溫良和心靈陶醉的,靈魂感到被溫溫柔柔地創傷,並且神移,不知道是誰主導的,不知道是從那裏來的,也不知道這是怎麼一回事。理由是,這個智慧的通傳沒有靈魂本身的活動。」(活焰2·14;3·37~38)

經由一種「心靈的渗透」,靈魂逐漸地吸收天主,於靜默中,彼此互相臨在。

「osmosis(滲透作用),希臘文為 osmos:衝力;乃液 體的傾向,穿透多孔的薄膜,使雙方達到等同的濃度。」 在心靈的滲透中,神性的生命、愛和知識,透過天主的衝 擊,其濃度漸漸被吸收、同化,而達到神與人靈性的完全平衡。

無論人受造的感官或感受有否涉入其內,這個神性的活動,遠非人受造的理智所能觀察或評價的。

「默觀也被稱爲神秘神學,意思是天主的秘密或隱藏



的知識。默觀中,天主安靜而秘密地教導靈魂,靈魂不知 其然,沒有說話的聲音,沒有任何身體或心靈官能的協助, 處於靜默和寂靜中,於一切感官和本性的黑暗中。某些神 修人士,稱此默觀爲不知之知。」(靈歌39·12)

「先知書上記載:『眾人都要蒙天主的訓誨』」(若六45)。 蒙天主訓誨,而非憑我們有意識的努力,對我們而言,可能是 達到靈修成長的全新途徑。此乃靈修上強調成爲「小孩」的理 由所在,讓天主來領導和塑造靈魂,保持被動的接納,而不干 擾這靈巧的工作。

處在靈修旅程的起步,這往往是人們很難習慣的態度,尤 其是那些「主管」型的人士。甚至連那些常能放棄操控的人亦 然。在此奧秘的不知之境邊緣,我們躊躇不前,因爲我們習慣 透過一堆的日程表,或學期、年度表推行工作,我們的「成績」 得以評價分等,才能從中看到進步和成就,因而享受「成就」 的滿足與驕傲。

然而,我們人的測量尺寸,在靈性的世界是沒有用的,處在屬靈的境界:「最後的成爲最先的」,「你們中最大的,是衆人的僕人」,「弱者要堅定強者」,「一個小孩就可帶領他們」。處在此靈性的領域,必須讓我們內屬靈的、永恆的小孩引導我們,帶我們到天父那裏。

「這就好像一個旅行者,要到一個不知道的新地方, 他不能以先前所知道的來引導自己,反而要懷疑,並尋求 其他人的指導。顯然地,如果他不走這些前所未知的新道



路,並放棄那些熟識的途徑,就不能到達新的地方,也不會知道得比先前多......靈魂亦然,當有所進展時,他行走在黑暗與不知之中。因為,如同我們已說過的,天主是這個盲目靈魂的主人和指導者......他真的能歡欣雀躍。」(黑夜2·16·8)

如果由於自知之明,我們認識自己,也對天主的全能有了 些概念,那麼,對於我們無法直接領悟神性的智慧,就沒有什 麼可驚奇的。

「啊!天主的富饒、上智和知識,是多麼高深!他的 決斷是多麼不可探察!有誰曾知道上主的心意?」(羅+-33)

在此靜靜專注的默觀中,我們等待,藉著愛而經驗天主, 不想去分析、質疑、度量,就讓天主以祂的神性生命充滿我們。 在此靜止之中,我們訓練靈魂專注凝神於天主,而這專注中的 形像,漸漸地,愈來愈明晰,愈深刻難忘。

神秘知識旣是愛,也是智慧。愛是天主的「本質」,非造化出來的,因而能與天主直接結合;然而,受造的腦袋無法領悟神性的智慧。所以,當人領受神性智慧時,並非常能完全理解。「黑夜」之所以痛苦,其中有一部分的原因,來自官能無法以習慣的方式運作。愛必須愛,理智必須推理,兩者各按本性運作,不過,受造的官能需要時間了解、並吸收神性的愛和智慧,正如身體需要時間消化、並吸收食物。

**爱是天主**,是天主的本性,當理解力落後時,愛能超越事



物,和天主融合爲一。愛超越純人性的行動方式,以一種「量子躍進 quantum leap」離開自己,奔向天主。愛如同登山者的繩索,套住一個峰頂,當懸掛在半空時,支持那掙扎的、受造的理智。當理解力「追上」,「愛的繩索」就再投擲得更高。受造的意識,慢慢地消化已充滿的神性知識,在它達到那地方以前,愛,這非受造的靈,已輕易地跳躍上去。



愛導致改變,沒有愛的資訊則不然。知識,即使是靈性的 知識,單憑其自身,不會引發成長。神性的轉化不要求和天主 同等的知識,不過,確實要求同等的愛。真正靈性成長的完成, 有賴於謙虛開放地接納天主的灌注。愛包含天主之爲天主的一 切,最後,也包含靈魂之爲靈魂的一切,靈魂的能力得蒙強化 和延伸,滿全天主爲他安排的命運,即與天主平等。

神修作家已經說過,資訊加上經驗,等於智慧。



「在神學上,經驗必須回復其正確的位置,教義的真理和祈禱的生活必須再結合。神學始於經驗,而經驗的省 思產生神學......

如果我們突然停止宗教的深度內涵,很可能,我們不 是成爲盲信者,就是懷疑論者。這宗教的深度內涵,就是 所謂的神秘生活。最主要乃在於默觀真理。默觀是人對真 理至高無上的直觀凝視。<sup>1</sup>」

「你們會認識眞理,而眞理必會使你們自由。」 (若八32)

無論我們身處何境,爲了聯絡,我們必須懂得語言。天主的語言是「愛的靜默語言」,這要求以心聆聽的能力。學習天主之愛的語言,促使我們不只和天主接觸,而且也和所有靠近祂的人,無論是天上或地下的人。有時,在此塵世的旅途中,處於知覺的邊緣,我們可能瞥見另一個靈魂,在「耶穌顯容經驗」那令人目眩的閃光中,他所呈現的光輝美麗。突然認出是聖神時,聖神自然地從我們的深處,飛躍出相應的火焰。

「老師!我們在這裏眞好!」(路九33)

「妳請安的聲音一入我耳,胎兒就在我腹中歡喜跳躍。」(路-44)

由於天主內居於人,神性從別人的眼中向我們微笑,透過 他們的口,對我們說話,有時這麼快速和直截了當,致使這個 相遇和其中的深意,旣不會錯,也無法否認。

Fr. Willian McNamara OCD, The Human Adventure, pp.17, 100.



「當祂在路上與我們談話,我們的心不是火熱的嗎?」 (路廿四32)

由於祈禱中這親密的關係不斷地成長,靈魂漸漸地熟識基督,因此更容易辨識祂,無論其外在的「掩飾」如何。爲了要辨識出祂,必須有默觀的洞察,因爲「我們的天主是隱藏的天主」。由於人的顯然軟弱和缺失,靈魂需要具備更明晰,及更深奧的覺察力,以之「看見」神性在人內的弔詭,無論是我們內,或兄弟姐妹內的弔詭。默觀的精神使我們保持開放,且善於接納,懷著驚訝和敬畏的意識,面對天主眞實的臨在,「天主透明地閃耀在受造者(人)的心上」(德日進),默觀者一直維持其心靈的童稚,雖然年華消逝,依舊保有赤子之心。

至於祈禱的靈魂,他充滿愛,且夠慷慨地給天主時間,他 謙虛,又夠有決心去聆聽和改變,基督會再度來臨。「我必不 留下你們為孤兒;我要回到你們這裏來」(若+四18)。

在默觀的深處,當我們意識到祂對我們的凝視,無法抗拒地吸引我們的靈魂「來,跟隨我」,我們受到推動而做出回應。有時,我們蒙召暫時離開我們的「網」,那些世俗的糾纏,那些芝麻瑣事,使得我們這麼地受羈絆,有太多的東西時時「佔有」我們,太多的成見,配不上分享給我們的神性理智,及太多虛假的天主形像,或自我形像,易於描繪成神性的光明。若欲體驗天主的深奧,我們必須先體驗自己的深奧,及沒有天主的光明與愛時,受造物的黑暗空虛。「靈魂有如空虛的器皿,有待被裝滿」(靈歌9·6)。

# 第五章 靈魂與天主結合的旅程

靈修生活的弔詭是這樣的, 「沙漠」或「黑夜」的經驗,是豐富也是減少。 不像自然的世界,

必須先完全倒空,而後再充滿,

在靈性的領域,

有個恆常的「向後和向前」的動力。

整個的靈修旅程,

是倒空與充滿,尋找與找到,

或靈魂的剝裸和穿戴。

我們的存在是個逐步漸進、不間斷的「形成 becoming」,開始於受孕時,而且沒有終窮。「我還沒有在母腹内形成你以前,我已認識了你;在你還沒出離母胎以前,我已祝聖了你」(耶-5)。

受孕時,天主在每個人內,注入來自祂神性生命火焰的一星「火花」,融合神與人,相似降生的耶穌;但有個很大的不同:耶穌以其本性是天主,自由地選擇取了受造的人性。我們領受的是神性、永恆、非受造,同時也是人性、有限、受造的,如同來自天主的恩賜。受孕的那一刹那起,這條金線串連起我們內的天主性生命。「我們生活、行動、存有,都在祂內」(宗十七28)。

我們的神性「火花」如同種子,包含「整個天主」,因為 天主是完整的,不能分割的。天主的屬性意謂著滋養人的心靈, 使之得以發展,帶領人達到心靈的高、深、廣闊之境,能同化 於神性,變成與天主「平等」。這個內在的轉變就是宗教、默 觀祈禱、教規和聖儀的目的,事實上,是我們存有本身的目的。

「因此,靈魂藉分享而擁有相同的幸福,聖子則因本



性而擁有。爲此,藉著分享,他們成爲真神,和天主平等, 成爲天主的同伴。」(靈歌39·6)

人一旦蒙召成爲存有,就無法成爲非受造的。在我們內,神/人的靈就再也不能分離,這比起從小孩的血內內移除父母的基因,更不可能做到。在此塵世期間,靈性逐漸地有了意識,靈魂認識、吸收,且在永久性的結合中「變成相似」天主。天主首先愛我們,使我們成爲「存有」,然後,藉著我們與祂心心相印的關係,及日常生活的人和事件,天主愛我們。祂愛我們,使我們成爲「動態的存有 becoming」。

開始時,靈魂往往欣喜於祈禱的「蜜月」階段,充滿感官的安慰,藉著受造的感官,天主先吸引靈魂歸向祂,超脫對世上快慰的愛戀,得以品味天上的喜樂。然而,天主與靈魂的結合,需要淨化,這是不能在蜜月階段完成的,所以,靈魂會被帶領,經過許多沙漠和綠洲。在「沙漠」中,我們可能經驗乏味和乾枯,亦即天主不在的感覺,之後,有時我們也意識到籠罩在愛的臨在、愛的觸動或平安的安慰中,這是「綠洲」。由於我們知道,神/人的融合發生於我們存在的開始,天主絕不會不「臨在」於靈魂。所謂的不在,是愉悅的感受不在,即祈禱的靈魂感覺不出曾有過的享受。

對存在的靈性向度做任何的描述,常是企圖表達那無法表達的,且是超乎我們人的語言能解釋的。我們說,天主的愛或生命在我們內「成長」,說天主「靠近」靈魂,或沒有「臨在」於靈魂。這些全是描述我們的感受,或述說在我們深處,如何



經驗神性的活動。任何成長或發生的改變,影響我們去覺知天主和祂的愛,也影響我們的能力去回應,且在那個愛上成長。不過,作爲人,我們必須使用人的表達方式。靈性的經驗必須經過反思及清楚地表達。這個過程有助於辨識天主如何在每一個別的靈魂內工作,肯定經驗的眞實性,並且堅強、鼓勵靈魂,準備好未來更進一步的發展。在這方面,志同道合的幾個人組成小小的祈禱團體,在較大的教會團體中,是極其有益的,有助於互相鼓勵、靈性的成長及祈禱上的支持。「一心一意」(宗四32)的小團體,提供培育的環境,以建立和天主親密的關係。

雖然人的存在是持續不斷的,係由三個不同的階段組成,如同火箭,靈魂的噴射力是天主的生命與愛在我們內的力量。第一階段是在母胎中,我們和天主結合而不自知,我們發展,並且生到世上來。在第二階段,即世間的生命,我們對天主的意識得以發展,我們有能力接受愛,並在愛內做出回應。在神性的愛上成長,及符合天主的聖意,形成靈魂對天主的獨特反思,此即在永生內誕生,是第三個,也是最後的階段。當內身這「工具」的服事達其目的而被「拋棄」後,靈魂回到他的根源、他的家鄉,及擁有相似天主的存在,永世常存。我們知道,在世界末日衆人都要復活,我們有這個應許,不過,我們個別的「光榮身體」仍是個奧秘。

嬰兒尚未出生前,在母胎中成長。而靈魂則在世上成長, 直到他能存在於天上。如果沒有達到應有的成長,他會無法容 納神性,爲了分享天上天主般的生命,這是必須的。天主並沒



有派遣我們上天堂或下地獄,我們所體驗的是自己心靈情況的 後果,乃由我們的自由意志和一生的決定形成的。

如果由於神奇的魔法,一個2歲大的小孩,突然間變成30歲,這人必無法應對或分享成人的世界。他會不曉得如何以成人的水準去思考、行動或與人相處。他或許能免除一些痛苦,然而,他無法獲得來自日常生活與經驗的智慧。

靈修的成長亦然。根本沒有所謂「無罪受苦 innocent」這回事,因爲世上的生活中,受苦不是根據罪惡的等級。痛苦不是來自報復者天主的懲罰,而是一個「薰陶的過程」(conditioning process),我們內在的自我必須超越那本性的、屬人方式的思想和行動、與人相處及回應,使之合乎天主的方式。爲了活天主性的生命,必須變成相似天主,就像小孩必須在心靈、心理和身體上成爲「成年人」,好能有意義地參與成人的世界。當成年人回顧受陶成的歲月時,可能會記起許多不愉快的經驗,不過,他們也承認自己學到寶貴的教訓,這是他們無法以別的方式領悟的。

臨在天主內的成長,有喜樂,也有痛苦的經驗,如同小孩子長大成人一般。小孩子以其有限的知識,對父母堅持的許多事物感到厭惡,諸如:營養飲食、適當的休息、整潔、醫療和看牙醫、上學和上教堂等等,不過,當孩子有了知識和洞見時,他爲自己選擇相同的事。更有智慧後,他開始看到完整的畫面,而不只是當下和瞬間的滿足。

許多人從幼年就開始接受宗教教育。那時得到的是不完整

的片斷教導,好像拼圖玩具中的零塊。由於小孩全照字面看事情,他們往往會把屬靈的事物造成腦袋裏的一個圖像,這是很不準確的。然而經年累月之後,這些零頭碎塊拼湊起來,當新的碎塊持續加上去,這個圖案可能變得更加扭曲。

天主聖父常常被人描繪成老人,有著又長又白的鬍子。對於「進入天堂的人」,則想像成「在高空中,飄浮於雲彩上」,通常都是「彈著豎琴」。許多人認爲,這樣的天堂畫面很無聊,完全不吸引人。經過人心的投射,天主常常被看成嚴厲的、守紀律的審判者,等待著,甚至是熱切地等待著,去打擊越軌的倒霉鬼。他們認爲淨化,或適應過程、煉獄,好比監獄,在獄中服刑,最後因行爲表現良好而得釋放。聖人則常常被看成嚴肅的人,總是不苟言笑,排斥世界及世上的美,壓抑天主賜給人的大部分本能,活像個行走的態像。有的孩子,把聖人描繪成具有超凡能力的人。有點兒像神仙或超人。

另一方面,地獄往往也被描繪成充滿好心、可愛的人,他們曾犯了些小小的過錯。年輕人常會開玩笑地說,旣然他們的朋友大多在地獄,他們寧可到那裏。一般認為,所有使宗教皺眉頭的可笑事,都是可以容許的,像那放肆、不間斷的醉酒狂歡。

基督信仰介於清教徒的影響,和設法以人性的方式思想天主之間,似乎顯得無法生活,如果真的度這樣的生活,會是沈 悶和沮喪的。這也難怪,這樣的基督信仰會受到這麼許多人的 駁斥。其實被放棄和駁斥的,並非真正的信仰,因爲真信仰從



未得到清楚的了解。當幼年時形成的假像,用成人的智慧檢視 時,往往顯得無法接受。事情竟然就是這樣;然而,以成人的 水準重新學習卻是必須的。拼圖的片塊能被拆散,再重組排成 清楚的畫面,真正的信仰,必須一點也不失去。只有虛假的形 像和誤解,人家才會勸我們放棄。

天堂、煉獄和地獄不是地方,而是存在的狀態,就好像存在於愛內。煉獄是淨化的過程,在靈魂內能受提拔達到超性境界之前,是必須的,在世間,這包括沙漠和黑夜。神性之愛的關係,準備靈魂上升天堂,必須始於塵世。被天主帶領進入沙漠中的靈魂,他可以歡欣鼓舞,因爲他正接受準備,以承受神性的親密。

「基督信仰不是紀律和責任的額外負擔,如同有時所 呈現和實行的那樣,壓迫並增加已有的沉重負荷,或增加 我們社會生活中已麻木的聯繫。事實上,這是一個具有無 限能量的靈魂,把意義、美麗和新的光明賦予我們已有的 修行中。」(德日進《神的氛圍》)

就像身體的發展歷經嬰兒期、童年期、青年、成年和老年, 靈性的發展亦然,經過一定的成長階段,雖然不一定是明顯可 見的。

## 人存在的三個階段

母胎內:懷孕時,神的靈和人的靈融合一起。與天主結合 但沒有覺察,嬰兒發展,直到能誕生在世。沒有知覺,毫 不費力地分享母親的生命。誕生是存在於全新境界的必然



結果。

- •世上的生命:有意識的知覺開始,能接受和回應人的愛。 靈性的知開始,有能力接受和回報神性的愛。靈魂由於愛、 祈禱、受苦和修德而受陶冶和強化,準備好變成相似天主。 由於靈魂的成長,開始預備與天主結合,這結合如同存在 於天堂上的生命。
- 永生:進入永生也是存在於不知之境的必然結果,人的腦袋無法先加以想像。藉著在 Agape 的愛上成長,帶領靈魂達到其神性潛能的圓滿極境,以有知識的參與分享天主的生命。靈魂受舉揚、神化,靈魂經由結合、神性轉化和神婚,而與基督「平等」,分享聖三的生命,得享聖三的愛、喜樂與平安,永世無窮。

靈魂來自天主……又回歸天主(在這方面,更準確地說,是一個 圓圈)。神性的生命,如同一條金鍊,貫穿我們整個的存在。

這是一個繼續的存在,不過,是以三個分明且全然不同的 階段呈現。正如世上的生活,對於尚在母胎中的嬰兒是無法領 悟的,活在天堂的存在,對於度塵世生活的人,也是不可能準 確地描述或敘述的。藉著逐步漸進的過程,人的靈慢慢地調適 好承受天主的光榮,穿上祂的神性,呼吸著與聖父聖子和諧的 愛之聖神。

「靈魂能達到如此崇高的境界,在天主內噓氣,藉著分享,如同天主在他內噓氣,我們不要視之爲不可能的事。……因爲此乃在聖三三位內,能力、智慧和愛的神化,



因此靈魂藉此神化而相似天主。天主按祂的肖像和模樣造 了他,使他能得到如此的相似。」(實歌39·4)

把人存在的第二個階段,即世上的生活,除去其前後的連 貫,視之爲人存在的開始和終結,即是斷絕我們與神性根源的 關係,斷絕未來的光榮預定。這樣的意識框架導致靈性成長的 原則毫無意義,往往使生活顯得空洞,且感到害怕死亡,造成 抓取一切的心態,「凡你能得到的,在消逝之前,都要抓取」, 這個心態導致更深的焦慮和挫折,因爲人直覺地意識到,他之 被造有其莊嚴的深義。許多人沒有體會到這個事實,致使這些 人陷於無休止的追尋,更多的分心和逃避。平安的心智惟有來 自知道我們是誰,爲什麼我們在這裏,及我們要往那裏去。

「可愛的諸位,現在我們是天主的子女,但我們將來如何,還沒有顯明;可是我們知道:一顯明了,我們必要相似祂。」(若壹三2)

「因為那一位怎樣,我們在這世界上也怎樣。」(若 壹四17)

成長與改變能夠是痛苦的,然而,卻有著難以置信的豐盈, 把人高舉到神的層面,是個轉化的過程,需要時間、努力和合 作。無論我們的生命發生什麼事情,或我們對這些事件的感受 如何,我們穩健地朝向靠近與主結合的目標。什麼也沒失落, 好的或壞的、大的或小的事件,因爲天主善用一切事物,達到 祂的目的,準備靈魂接受神性的生命,提拔他達到神性之境, 使靈魂與祂同等。愛尋平等,也造成平等。



「因為愛的特性,正是使愛人和所愛的對象平等。由 於在此境界的靈魂擁有成全的愛,於是他被稱為天主聖子 的新娘,意謂著和祂平等。處於此友誼的平等中,雙方的 所有物係共同擁有。」(靈歌28·1)

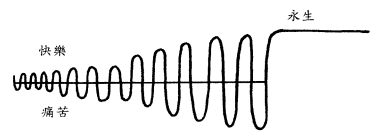
在此塵世,無論達到何等程度的進展,圓滿的神性只能在 永生中達到完美永恆的實現。新娘(靈魂)自知正在天主內轉化, 不過,這樣不間斷地享有永恆的境界,必須留待天堂之上。

「天主經常在那裏,在這與新娘的擁抱裏,彷彿沉睡在靈魂的實體裏。而靈魂十分留神地注意天主,並且常常享受天主。如果天主經常在靈魂內清醒,傳達愛和認識,這靈魂必定已經處在榮福的境界。」(活焰4·15)

有些人認為,靠近天主的感受、平安的感覺及事事順遂的 快樂日子,等同於他們的靈修境況和進步的程度。生活的現狀, 不常是平順的。凡事都是成長的一部分。靈修之路並非這樣一 條又直又順的道路,而是如同波浪起伏的道路,或像高低輪替 的電流,然而經常都是向前移動的。

如果我們把世上的生活畫成圖形,可能會有點像是這樣: 快樂的經驗

- ・本性:人的愛、結婚或其他的聖召、家庭、朋友、創意的 活動、工作,享受單純的生活和受造界的美。
- · 靈性: 感受天主的臨在、祈禱中的「綠洲」時段、愛的「觸動」或「創傷」、結合的經驗、神婚。



#### 痛苦的經驗

- ·本性的:疾病、失去所愛的人、貧窮、孤獨無依、被家人或朋友誤解、失望、事業上的挫折.....等。
- · 靈性的:「沙漠」的時段、祈禱中乾枯、「黑夜」的經驗、 靈魂的空虛或剝奪。

我們常常同時體會本性與靈性的經驗,且彼此互相強化。 喜樂變得更加動心愉悅,痛苦也更形惡劣。透過這些高高低低, 人的意志漸漸和天主的意志一致,結果,靈魂與天主以同一波 長振動,完全和諧一致。

所有的喜樂和痛苦,無論是身體的、心理的或心靈的,都 有助於擴大靈魂愛的能力,準備好靈魂接受神性的轉化,人本 性上所有和與天主結合相左的,都要消除。人本性上所有好的, 都要受到淨化、強化和高舉,從本性界提拔到超性界。「那與 主結合的,便是與祂成為一神」(格前六17)。

白天和黑夜、晴天和雨天、夏天和冬天構成自然的世界, 人生的上下起伏,是靈性發展的每個部分,清除靈魂的所有障 礙,使之達到與天主結合。這個過程好比切割鑽石的匠人,切 出鑽石的面向,能吸收和反射光,或像雕刻家在一塊大理石上



削削砍砍,雕出美麗的態像。據說,石頭的瑕疵,經過巧匠的 愛手,往往造就更完美的作品。有人問米開朗基羅,他是怎樣 雕出卓絕的達味態像,他回答:「我只是把不屬於達味的部分 全都削去」。爲了使靈魂成爲神性的,天主便削去所有不屬於 神的地方。

靈修生活的弔詭是這樣的,「沙漠」或「黑夜」的經驗, 是豐富也是減少。不像自然的世界,必須先完全倒空,而後再 充滿,在靈性的領域,有個恆常的「向後和向前」的動力。整 個的靈修旅程,是倒空與充滿、尋找與找到,或靈魂的剝奪和 穿戴。

處在痛苦、生病或虧損的時期,靈魂的眼睛突然開始「看見」,好像對準鏡頭的焦點,靈魂第一次清楚地瞥見靈性的實體。當靈魂如同舊約所描述的,被「貶抑」,或使他的「口貼近塵埃」,那時,對今世的事物會有清楚的洞見,是短暫的,也是正在消逝的。過去視爲最優先的、世上的目標和財產,會更容易地將之放在正確的角度來觀看。世上的「獎品」,立即顯得無異於孩子的玩具,並且了解,人比「事物」更重要。

像這樣的經驗,在某些聖人的生命中,成爲戲劇性的轉換點(悔改 metanoia)。亞西西的聖方濟,是個富有的花花公子,度著享樂的生活,直到臥病瀕臨死亡,康復後,方濟擁抱貧窮,建立了方濟會,從那時起,度著天主之愛的生活,不只以言語表達,也表現在服事他們兄弟姐妹。羅耀拉的聖依納爵,準備謀求軍中的顯赫要職,但因腿部受傷而中止。療養腿傷時,被

迫處於無能爲力的期間,他分辨出天主正帶領他走不同的方向,而建立了耶穌會。聖保祿在前往大馬士革的路上,「從高高的馬背上掉下來」,他受了誤導,企圖滅絕基督徒,反而加入宗徒的行列,傳揚基督的訊息。

每逢四旬期、避靜或修行祈禱,爲了靈修之故,暫時放開 世俗的職務,我們發現自己行路更輕快,能安於貧乏,也發現 更容易給天主完整的注意,正爲此故,大部分的宗教都強調定 期的補贖和齋戒,或爲了靈魂而暫時節制身體。身體的飢餓通 常會照顧得到,心靈的飢餓,則很可能得不到適當的滋養。在 單純的生活中,靜默的時刻,靈魂會更容易意識並回應愛的輕 柔微動。

經由愛、祈禱或受苦,獲得高度的直覺意識,即是準備承受「福地」,不只在永恆中,而且也在今世,我經驗到與內居的天主相遇。

「靈魂感到聖神在他内,不僅如同火一般地燃燒焚化 他,而且如我所說的,有如灼燃在他內火焰搖曳的一團火。 每當火焰倏忽燒起時,靈魂即沐浴在光榮中,火焰以神性 生命的本質使靈魂舒暢復甦,此即聖神在愛內焚化靈魂的 活動。」(活焰1·3)

聖人和大多數靈魂的靈修道路,惟一不同的是,爲了要在 更短的時間內達到神化的圓滿極境,聖人的經驗必須更極端和 激烈。聖人靈修道路的圖表會顯出至高的頂峰、更深的山谷, 及更短的時間。他們之享有天主,也會更愉悅和入迷,不過, 靈魂必須有更徹底的倒空,及更痛苦的淨化過程,使之能容納 神性生命的大量灌注。

「於此境界中,完成於兩個本性之間的結合,以及天主與人之間的交往是這樣的,即使兩者都沒有改變其存有,雙方都顯示出如同天主。」(靈歌22·5)

聖德的狀態是存有(Be-ing),而非做事(Do-ing),雖說如此,處於聖德境界的靈魂,會自動地從他內流溢出善工,如同流自天主的內心,因爲靈魂與天主現在已合而爲一。「我的女兒,這是祈禱的理由,是這個神婚的目的:時常生出善工、善工」(靈心7·4,6)。我們往往沒有蒙召去效法聖人外在的生活方式,而是效法內在的方式,靈魂成長達到其預定的目的一相似天主一即是他們的訊息。

雖然聖人常被人描繪成驚人的女士或超人,做出超乎常人 能力的奇妙異事,很要緊的是,明瞭他們的異能之令人仰慕, 其實是天主的能力彰顯在他們身上,他們是工具。在他們神化 之後,我們看到他們,這是一條我們到時候都會走上的道路, 因為人人都蒙召成爲聖人。

我們並非全是大寫字母的聖人 Saint,即教會列品的聖人,不過,全都是小寫的聖人,因爲結果都是相同的,每個靈魂達到他最圓滿的潛能。惟有天主能造就「聖人」。當教會經過徹底的調查,認爲有足夠的證據,證實天主帶領一個人達到今生可能達到的最高神化境界,聖教會宣封他爲聖人,承認他是教會的模範和導師。





因為「在天堂」意指在天主內神化,有千千萬萬的聖人, 所有慈愛忠實的父母、祖父母、配偶、兄弟姐妹,或其他的親 戚朋友,除了他們所愛的人外,沒有人認識他們。至於他們分 享神性生命的幸福境界,或許有人懷疑他們大概會因世上的身 分而煩惱,或他們是否加入聖人行列;然而,所有聖人都關心 我們,把我們當作小弟弟或小妹妹。

尋求啓迪與指導時,沒有必要區分要選聖經,或選聖人。 因為福音的教導與聖人的教導和榜樣,兩者毫無二致。聖人活 出福音的訊息。他們是普通的人,以他們的生活為基督許諾的 眞理和能力作證。基督的聖神只有一個,然而,每個人都是獨 一無二的。活出基督的聖神有許多方式,按照個人的靈修道路、 性格、生活境況、文化和時代。因此,聖人的生活是每個人希 望和鼓勵的根源,因爲如同其餘的我們,他們也是始於軟弱的 人性生命。「他們是轉弱為強的人」(希+-34)。德日進指出, 聖人是承受神性的人。

歷史不斷重演,人性依然如故。聖人的生命並非始於完美的人性生命,我們亦然。處於我們生命中的不同階段,我們能看到自己是罪人,如同狄斯瑪(Dismas)或瑪達肋納的瑪利亞(路八2)、懷疑者多默、否認基督的伯鐸,也像其他的宗徒那樣害怕和軟弱。但是,我們也是得到堅固、受聖神引導的使徒,是悔改、洗心革面的罪人,如同瑪達肋納的瑪利亞,當我們坐在老師的腳旁,以愛的默觀注視祂時,或像狄斯瑪,以一個完美的 agape 之愛的動作,感動耶穌的心,彌補一生的罪,恢復內



心的完整,得到耶穌應許的樂園。就靈性上而言,我們與耶穌一起在山園中痛苦掙扎,多次跌倒在我們的重擔下,死於我們 先前的自我,而與祂在愛內結合。透過這個神化的結合,我們 得以達到生命及神性潛能圓滿極境,即復活的喜樂與大能。

耶穌說:「人若為自己的朋友捨掉性命,再沒有比這更大的愛情了」(若+五13)。生命,可能爲了回應天主的召喚,而捨掉自己的傾向或欲望,此乃爲了更高的美善而捨掉,例如透過「修會的聖願」。還有其它一點一滴「捨掉生命」的種種方式,經年累月,以愛忠心於日常生活的責任,亦即面臨所謂的「日常的英豪行爲」,或「每天的單調」,這是大部分天主子民的成聖之道,稱之爲「一般的聖人」。成聖的意思一點也不是這樣的複雜和困難,致使一般人望塵莫及。「使這些小子中的一個喪亡,絕不是你們在天之父的意願」(瑪+八14)。

意識到靈魂的旅程始於當他「重生」時,也始於「看見」和「知道」他整個的靈性兒童期,很像新生的嬰兒之感官與官能的發展與成熟。靈魂與天主建立愛的關係,這個內在光明的引導,他歷經淨化(煉獄);光明(見道,且在神性的智慧中成長);結合(意志的合而爲一,交付自己卑下的人性意志給予更高的神性意志,另一種爲了更高的美善,捨棄一個美善);及神化或神婚(天堂),彷彿沈浸,或在愛內燃燒,靈魂被提拔(高舉、受光榮),進入聖三的懷抱中。

靈魂的舉揚,隱含在聖母瑪利亞蒙召升天的信理中,以及 一些聖人的飄浮空中、出神和神魂超拔(亦即離開己身、超越自然



界)。這些神秘現象,許多人把它們和聖德連在一起,是天主在靈魂內工作,以更強烈的方式顯示於外。聖女大德蘭在她靈修旅程的早期和中期,有許多神秘的經驗,然而,當她得到了神婚的恩寵,神魂超拔則告終止。大德蘭認爲,她之前的經驗係由於自己的「軟弱」。心靈上還沒有準備好的靈魂,尚未與天主同等,經不起神性湧流的大能。

許多神修作家,包括大德蘭在內,提醒他們的讀者,不是 形之於外,而是發生於靈魂內的,才是重要的。他們勸人揚棄 尋求出神及這類的事,因爲靈魂可能自欺,陷於幻想這經驗, 使之大受其害。大德蘭和十字若望強調愛、謙虛(大德蘭認爲謙 虛就是眞理),愛與謙虛確保靈魂的自知之明、祈禱、修德行、 忠心、決心,視之爲可靠和眞實的道路;因爲天主的方法常是 以隱藏的方式完成所要達到的目的。最後,藉著辨識和跟隨天 主的意志,每個靈魂會「超越本性」。

「因為祂的話在我們內產生的是事實,這些話必是這樣地工作,在那些已準備好的靈魂內,靈魂內一切屬血肉的都要消除,而成為屬靈的,靈魂因此而能加入在天堂上與非受造的聖神結合。因為這是非常確定的,為了天主的愛,靈魂倒空自己內所有的受造物,且超脱於受造物之外,同樣的這位天主,也會以祂自己充滿我們......我不知道,能有什麼比這更大的愛了。而我們全都包括在內,因為至尊陛下說:『我不只為他們祈禱,也為所有信我的人祈禱』,而祂說,『我在他們內』。」(靈心7·2,7)



「曾有人問道,人如何神魂超拔,可敬的十字若望神 父答道:『拒絕自己的意願,承行天主的旨意,因為神魂 超拔無非是離開自己,著迷於天主;而這是凡服從的人所 做的;他捨下自己和他的渴望,因此而毫無負擔地躍入天 主内』。」(格言80)

當天主使用有形可見的顯現時,例如出神、神魂超拔及被舉起來,這些經驗呈現出活生生的圖像,展示不可言喻的天堂極樂、受舉揚,亦即每個靈魂終必得見的預定永生(destiny),而這也是使我們拖拖拉拉的信德得以更新的一個方法。這個活見證是個提醒,告訴我們別的靈魂也有相同的靈修進展,雖然是逐步漸進的,沒有發生什麼特殊不凡的事件。閱讀聖人的經驗,他們忍受痛苦、懷疑和不確定,卻以堅決的愛達到目的,賦予別人更新的希望和啓示。

靈魂進步的喜樂經驗,受到大多數人的歡迎;不過,這個「充滿」只能在相稱的「倒空」之後,才能得到。「天主不在」的感受,人人都曾經驗過,其實卻是積極的一步,心靈成長的記號。不只顯示出神性之愛已在靈魂內成長,而且靈魂的內在知覺已經辨識出,且專注於那愛。如果有個陌生人走過街道,且不會再看見他,必然不會引起注意。如果是很親愛的人離開,即使只是一下子,也會有很深的思念和不在感,心靈上感到殘缺不全,因爲這個人已習慣於愛的親近和完整性,覺察到思念的理由。

靈魂的渴望和飢餓, 並非常能辨識出其內涵。這個「天主

的不在」及靈魂相稱的思慕,往往說成「沙漠經驗」,因爲這 是乾枯、荒蕪和空虛的經驗,這些乾枯原本是在天主內、在祈 禱中的愛、喜樂和愉悅。經驗到他們所相信的天主的「不在」, 許多人錯誤地想,由於自己的一些過失,他們已經「失去」天 主。這能夠是「黑夜」的開始,因爲靈魂開始意識到他的空虛, 必須在信德內前進,這對靈魂受造的理智是隱晦的。聖十字若 望在不同著作中觸及這一切問題,這通常發生在靈修的道路上。

「如果沒有人瞭解這些人,他們要不是轉身後退,放棄所走的道路,喪失勇氣......因為他們非常勤奮地走在默想和推理的路上,在本性上疲憊不堪,工作過度,他們想像自己的處境是由於疏忽和罪過.....處於此境的人應該很有安慰,且堅心忍耐,不要憂苦;他們要信賴天主,祂不會離棄以純樸和正直的心尋求祂的人。」(黑夜1·10·2~3)「因為藉著在祈禱中所得的愉悦和美味,使他們超脱世物,且在天主內獲得一些靈性的力量」。藉這些力量,若望說:

「他們能夠為了天主忍受一點重擔和乾枯,不致回頭 向後……天主把他們留在如此的乾枯中,他們不只無法從 神業和善工中得到美味和滿足,如同先前一般,得到愉悦 和美味,而且取而代之的,在所說的那些事上,他們得到 的反而是無味和苦澀。如我說的,當天主覺得他們已經有 點長大時,為了使他們強壯有力,遂解開襁褓,讓他們離 開甜蜜的胸懷,把他們從雙臂上放下來,好能習慣用自己 的腳走路。他們對這一切極感驚奇,因為一切都轉變成相



反的一面。<sub>|</sub>(黑夜1·8·3)

「靈魂首先必須被置於心靈的空虛和貧窮中,煉淨每一個本性的支持、安慰和領悟,無論是上天或是下地的。這樣的空乏,心靈真的是貧窮的,剝除掉舊人,因而能度 斬新和真福的生活,亦即與天主結合的境界,經由這個夜 而獲得的。」(黑夜2·9·4)

靈性的沙漠是個界線,介於本性與超性之間,本性隸屬我們的控制之下,而在超性界,這個靈性的小孩必須接受天主引導。許多人在這個關鍵點上回頭走,錯以爲默觀不是屬於他們的。有些人則開始投身於種種事業和活動,強調「工作即祈禱」。這個說法有部分的眞理。當靈魂與天主有了內在的關係,奉行祂的旨意時,凡事都是祈禱,因爲在那時,所有的日常行事都得到聖化。

早期祈禱關係中的愛和愉悅,其用意是堅固和強化靈魂,使之不會從內在的混亂中逃跑,而能忍受沙漠的旅途。處於沙漠之地,我們離開非本質的一切,用時間在靜默和獨居中,與我們內的神性朋友相守。所有愛的關係,如果要成長,需要把時間完全給對方。

「爲此,看,我要誘導她,領她到曠野和她談心...... 我要永遠聘娶妳,以公義、公平、慈愛、憐憫聘娶妳;以 忠實聘娶妳,使妳知道我是上主。」(歐二16)

處於青春期痛苦的情緒階段,可和沙漠的經驗相比較。青 少年處在預備成年的過渡期,變得極端敏感,青少年還沒有達



到完全的發展,或自我的個體化,仍然常常「尋求身分的認同」, 也沒有什麼自信心。這幾乎是個情緒或心理領域的「剝裸」, 是從受保護的兒童期外殼中走出來。拋棄了兒童的方式,成人 的位格卻尚未成形,在此中間狀態下,一個人很容易受傷害, 且有無助感。這時,最有幫助的是和了解的人談談。身體的活 動、好的營養、適當的休息,都會很有助益,與朋友共度好時 光和幽默感是不可或缺的。





由於青少年暴露無遺的感受,這些大人看來很不重要的芝麻小事,對他們卻往往覺得是不可置信的美妙(幸福無比),或過度的痛苦(陷入地獄)。身體的成長是個過程,然而每個年輕人的經驗都是獨一無二的,多半取決於他們的個性和氣質。因為人人認爲理所當然,青春期是正常發展的一部分,大部分的青少年不會過於爲此沮喪,故能安然度過,長成健康的成年人。

正如長大的成人必須經歷過青春期,達到「預許的福地」, 也要橫渡沙漠。靈魂若在這個關鍵點上回頭走,則是個錯誤。 沙漠的經驗是痛苦的,因爲靈魂開始除掉老方法,準備達到靈 性的成熟和與主結合。相似青少年,靈魂的潛能尚未完全發展, 也不明白他的靈性身分。這個「心靈的青春期」並非廣爲人知, 所以往往使祈禱的靈魂受驚。

「靈魂應該留意,天主是這事的主要行動者,如同瞎子的嚮導,天主必須親手帶領,引導靈魂走到他自己不知道要如何到達的地方(亦即達到超性的事物,這不是理智,也不是」意志,更不是記憶能知道的超性性質)。」(活焰3·29)

在此心靈的狀態中,有朋友談談笑笑是極有幫助的,可以得到肯定、鼓勵和祈禱的支持。先前建議的平衡生活的因素,尤其是幽默感,可以視之爲「沙漠」中必須具備的。只爲了愛(agape)天主而保持忠心的靈魂,沙漠經驗是很重要的成長時期,並非因爲他享有心靈的安慰,愛必須時常生活在拂逆的情況中,能擴大其能力,達到神性。

加爾默羅會的傳統中,沙漠的經驗是使自我認識成長的本

質因素。大德蘭說,上主帶領靈魂進入沙漠:

「在上主把實物置入他們內之前,祂常願意給這些折磨和許多其他的試探,好能考驗愛祂的人,獲知他們是否能喝這杯爵,幫助祂背十字架.....後來賜予的恩惠有多麼大的價值,在祂賜恩惠給我們之前,祂先要我們經驗到自己的不堪當。」(自傳11·11)

「有關」天主的感受,並非天主本身,而決心追隨默觀之路的靈魂,除了與天主結合之外,是無法平靜下來的。當祈禱愉悅、事事順心時,很容易忠於靈修生活。當我們抵達沙漠,天主似乎好遠,或是當懷疑襲擊我們時,好似在黑夜中,這些是良好的時機,喚起更強的信德回應,正如在舉重時,肌內必須承受不斷增加的阻力,方能繼續發展。靈修生活是動態的,也是不斷改變的,我們不進則退。

「與天主的聖意和諧一致,必須是一個人努力的目標,在祈禱中,在因祈禱而來的掙扎中,不屈不撓即是向前進步。」(靈心·導論)

如果有人得知,自己是一大筆財產的合格繼承人,不過他 必須到一個很不同的國度,沿路學習如何按照富有恩人的態度 管理產業,他可能不會有半點遲疑。他會熱切地接受任何一種 旅行的住宿方式,也會甘心接受旅途中的艱辛、疾病或挫折, 腦海裏不斷地想著,到了旅途終點時,有什麼在等待他。要他 放棄目標,決定在路途中的某處定居,無論那是多麼愉悅之處, 是不可能的。他也不可能一遇到阻礙就走回頭路,而且可能會



樂於忍受任何必須的考驗和磨難。

爲了世上許多短暫的目標:身體健康、運動、事業的發展等等,人們認爲努力、甘心改變,甚至痛苦都是理所當然的,也安然接受。時間和力氣消耗在決定如何度假上。有的人爲了退休而做了畢生的計畫和工作,通常退休的時間,充其量也沒有幾年。然而,永無終窮的永恆生命,往往連想也不想一下。

甚至在信仰這麼重要的事上,許多人所滿足的是膚淺的層面。他們像蜻蜓點水般地掠過表層,其靈修生活一直是淺薄的。 我們的靈魂有如清澈、潔淨的水池,愈深則愈平靜、愈清澈, 反映出的神性也愈明晰生動。爲此,倒空或挖空是必須的。惟 有付出一些時間、努力和痛苦,方能得到深度。如同在其他的 生活領域中,愛使之可以忍受。

經過窄門達到天國的關鍵,是耶穌標示出來的道路,世世 代代以來基督徒所奉行的,亦即十字架的道路。固執己見、自 私自利,及只靠本能生活的純本性的人,都必須死去,好能達 到更高的存在境界,且「穿上基督」。

「你們原已脱去了舊人和它的作為,且穿上了新人, 這新人是照創造他者的肖像而更新,為獲得新知識的。」 (哥三9)

「今後不再順從人性的情慾,而只隨從天主的意願, 在內身內度其餘的時日。」(伯前四2)

太空的壯麗與浩瀚使世人驚奇,然而在每一個人內存在著更大且無限的神性深淵,祂是不可見的造物主,創造我們所看



到及仰慕的一切。人必須經過密集的訓練和準備,才能到太空旅行。若要進入內在的太空,人也必須有些準備,在定時的默觀祈禱中,我們「訓練」自己散漫的思想和任性的情慾,好像一個不乖的孩子自我檢點。我們以天天修持德行、看聖書來準備自己。我們承認,自然的規律、時間和地心引力,在太空中不起作用,不像在地球上,所以不要驚奇,在心靈的世界裏,它們完全不存在。太空旅行之前,所有的東西都必須無菌處理,在我們內心深處,愛之火必須淨化靈魂,以準備神婚。

在愛內不斷加深的結合,及意識到和享有那結合,是天主 對每個靈魂的淨化。「啊!凡口渴的,請到水泉來!.....你們 如側耳,走近我前來聽,你們必將獲得生命;我要與你們訂立 一項永久的盟約。」(依五五1、3)

靈魂在「沙漠旅途」中的飢渴,導致對「綠洲」和「休息」 不斷增強的思慕。水是生死攸關之事,尤其在有許多沙漠的地 區,是個特別的象徵。聖經和靈修書向來以水象徵聖神,及聖 神灌注的「默觀之水」。

「及至神自上傾注在我們身上……曠野裏將流出大水,沙漠中將湧出江河,白熱的沙地將變為池沼,炕旱的地帶(靈魂)將變為水源。」(依卅二15;卅五7)

「我給他的水,將在他内成為湧到永生的水泉。」(若四14)

聖經中,撒瑪黎亞婦女在井旁的故事,是聖女大德蘭的最愛。她以得到水的不同方式解釋祈禱的漸進階段。大德蘭寫了



許多解釋,常說鼓勵初學者的話,確信如果有更多的靈魂了解 天主在靈魂內的工作,他們就不會回頭走,或放棄默觀祈禱。

「我認為能有四種澆水的方式:你可從井裏打水,這 對我們來說是很辛苦的工作。也可以用水車和水管,轉動 水車的把柄取水,我有幾次這樣取過水,這個方法比較不 費力氣,而且得到的水更多。或者,可以從河流或小溪引 水,這是更好的澆水方式,因為土地得到充分的潤澤,無 須常常澆水,園丁的工作減少許多。或者,也可來自豐沛 的雨水。上主親自灌溉花園,無須我們做什麼,這個方法 完美無比,超過我說的其他所有方法。」(自傳11·7)

開始修行默觀祈禱的人,通常始於推理的默想,和自修的默觀,或收心的祈禱,這一切都需要有些準備和開始的努力。

「我們能說,祈禱的初學者,就是從井裏打水的人。這包括他自己方面的許多工作,如我已說過的。他們必須辛勞地努力收斂感官。因為他們已經習慣分心走意,這樣的收心必須相當費力......用理智推理的工作,即所謂的從井裏打水......上主必然信任這個園丁,因為看到他毫無賞報,還是這麼認真地做所吩咐的事,這位園丁幫基督背十字架,也深思基督的一生是背十字架的生活......所以,他這樣下定決心,即使乾枯可能持續一輩子,也不要讓背干十字架的基督跌倒。時候會到,上主會一次全部酬報他。也不用怕辛勞是白費的。他事奉的是個好主人,主人的眼睛俯視著他。」(自傳11·7.9~11)



意向和心態是最重要的,大德蘭說,靈魂下定決心,在乾 枯中保持忠心,這「已經走了一大段路程」,而且擔保會有「堅 固的基礎」(自傳11·13)。

無論靈魂是個初學者,或到了最高的祈禱境界,靈修的道路仍會有喜樂與痛苦的經驗。

「處在起步之時是最辛苦的,因為在初學者工作的同時,上主又增加他的工作。在其他的祈禱等級中,最大的事是享受;雖然如此,無論在開始、中途或終點,都要背起他們的十字架,即使這些十字架是不一樣的。」(自傳11·5)

「有許多人開始了,卻絕不會抵達終點。我相信,這 主要在於他們打從一開始,就沒有擁抱十字架;他們認為 自己什麼事也沒做,感到很難受,當理智停止工作時,他 們就無法忍受。不過也許正在此時,他們的意志得以堅強 和剛毅,雖然他們可能對此一無所知。」(自傳11·5)

「而如果理智不活動,靈魂則處於非常的乾枯之中,如同一個沙漠。因為,這棟大樓完全建基於謙虛,一個人愈靠近天主,在這個德行上必然也愈進步;而如果,謙虚沒有進步,一切都將歸於泯滅。」(自傳12·4)

祈禱的道路絕非僵硬和墨守成規的。「那麼,初學者要努力行走在喜樂和自由當中,因為有些人以為,如果他們稍有分心,熱心也會隨之消逝無蹤」(自傳13·1)。

大德蘭向靈魂保證:「該懷有大信賴,這是非常有幫助的,



使人的渴望不會躊躇不前,反而相信天主,如果我們這樣做, 漸漸地,雖然不是很快,我們會達到聖人們賴天主的助祐達到 的境界。」(自傳13·2)

灌注的默觀始於第二種方式—水車和水渠。大德蘭稱此爲「寧靜的祈禱」。這是「一些超性的事,因爲無論他如何勤勉奮力,都無法獲得這個祈禱」(自傳14·1~2)。

大德蘭描述靈魂所經驗的,強調必須有意志的逐漸交付。

「在此祈禱中,感官齊集於內,為能更欣悅地享有這個滿足。然而感官並沒有失去作用,也沒有睡著。只有意志這樣地專注,不知道爲什麼,意志成爲俘擄;意志只是同意天主,讓天主把它囚禁起來,意志好似很知道如何成爲其愛人的俘擄。」(自傳14·2)

「我相信,這個水使德行成長得更好,同時帶領靈魂更加靠近『真德行』,亦即天主,一切的德行乃從天主而來的。至尊陛下開始通傳自己給這個靈魂,而祂願意靈魂體驗祂何以這麼做。」(自傳14·5)

因爲大德蘭曾經放棄祈禱,她很認真地警告人,不要犯相 同的過錯。

「我還是要說明這個經驗,因為我們面對的是初學者;而當上主開始賜下這些恩惠,靈魂自己不了解它們, 也不知如何自持。因為,如果上主引導他走敬畏之路,如 祂之對待我,要是沒有人了解他,這會是一個很大的煎熬。 看到自己的描述,帶給他很大的喜樂,那時他清楚地看到,



自己行走的道路。知道必須做什麼方能從一級晉升到另一級,這是很棒的事。因為我曾受苦良多,浪費好多的時間,不知如何是好,所以,對於達到此一境界,自覺孤零零的 靈魂,我深表同情。」(自傳14·7)

「湧自河流或泉水的第三種水」,大德蘭說是「感官的睡眠」。「這個祈禱是光榮的痴呆,天上的瘋狂,在此通曉了真正的智慧;對靈魂來說,這是一個最愉悦的享有方式」(自傳16·1)。

「天主的愚妄總比人明智。」(格前-25)

「上主時常豐富地賜給我這個祈禱,而我並不了解這個祈禱;我也不知道要如何述說……我清楚地明白,這不是全部官能的完全結合,而且,這個祈禱的類型比前一種祈禱更為卓越……官能只能夠完全專注於天主,看不出來有那個官能敢動一動……現在花朵已經綻放……在這裏,把自己全然捨棄,交於天主的手中,我認為是合宜的。」(自傳16·2~3,17)

第四種水,即是大德蘭所說的象徵結合的祈禱。她擔心沒 有能力清楚地描述這個崇高的祈禱境界。

「然而,我相信上主會在這個解釋中幫助我。至尊陛下知道,除了服從之外,我還願意吸引靈魂得到這麼崇高的福份……天主啓迪我的理智:有時用言語,有時指示我如何解釋這個恩惠,如同祂對前一個祈禱所做的。彷彿是這樣,至尊陛下希望說的,是我既不能也不知如何說的。」



(自傳18・8)

「在此第四種水中,靈魂失去她的感官作用,而只是歡樂,但不明白所歡樂的是什麼。他了悟他正享有一個至善,此乃一切美善的聚集,而此一至善是無可比擬的。所有的感官都專注在這個喜樂上……一般所謂的這個結合的祈禱,如何發生的,又是怎麼回事,我不知如何解釋……我們已經知道什麼是結合,亦即兩個不同的東西變成一個……心靈的提升,或與天上的愛連接,即我將要敘述的,是在這個結合中所發生的。」(自傳18·1~3,17)

「靈魂大有改善,且處在更高的境界,超越前一級的 祈禱。他的謙虛更有深度,因為他一覽無遺地看到,接受 這麼豐沛又雄偉的恩惠,毫無自己的勤勉奮力,獲得和體 驗這個祈禱,他沒有絲毫的貢獻。」(自傳19·2)

靈魂及其官能與天主結合,是沙漠與黑夜經驗的結果,在 其中,靈魂的信德、望德和愛德受到考驗與強化。「不要以為, 即使您認為是這樣,您已有了德行,如果沒經歷反面的考驗」 (自傳31·19)。

聖人是心靈的探險家,或時間的旅行家,以天主的恩寵作 爲交通工具,其心靈經過時間探入永恆,回來後,畫出心靈的 方向圖,給後來的旅行者。就好像世上的旅行,沒有兩趟旅途 是一樣的。路和路標雖相同,然而每個人體驗的旅途卻是獨一 無二的。每一個靈魂都必須「橫渡沙漠」和「登上高山」,不 過,曾到過那裏的聖人一再地向他們保證,「預許的福地」是



真實的,而且,即使在乾枯中,靈魂持續地努力與決心,必不 是白費的。

「一個人必定要常常小心留意,以致遇有某種水缺乏時,他可以謀求另一種。這個來自天上的水,常是在園丁最不期待時降來。真的,開始時,幾乎常常發生在一段長時間的心禱之後......這是何等浩大的賞報;一瞬間,就足以還報一生所能忍受的全部磨難。」(自傳18·9)

「若有人能藉著這種方法,將自己關閉在我們靈魂的小天堂中,也就是創造天堂和世界的造物主的居所,並漸漸習慣不去注意,或前往我們外在感官分心前去之處,她就應當相信:她正依循一條很好的路徑,絕無可能喝不到永生之泉;因為她們花很少的時間,走很多的路......能引用活泉,就是完美的默觀祈禱。」(全德28·5;32·9)

「凡口渴的,請來罷!凡願意的,可白白領取生命的水。」(默廿二17)

聖神的水透過最小的縫隙滲入,適應任何的層次,採取各個容器的形式。容器本身遂成爲「綠洲」或水井,成爲活水的攜帶者或泉源,供應其他口渴的靈魂。每個靈魂各按其口渴而飲用,按其能力而盛滿。

「誰若渴,到我這裏來喝罷!凡信從我的,就如經上 說:從他的心中要流出活水的江河。」(若七37)

## 第六章 修行默觀祈禱的方法

對聖女大德蘭而言, 耶穌是一位真正的人, 是極好的朋友, 而不只是個抽象的觀念而已。 這份人對人的情誼, 及她對基督至聖人性的虔敬, 及因之而來的熱愛, 是她靈魂之旅的基礎和引導的光明。 各種不同的傳統衍生出許多修行默觀祈禱的途徑,依靠個人的氣質和性情,及天主帶領靈魂的道路,每一種方式都能夠有所幫助。當每條道路都是通往相同的地方時,其中的某條「道路」,不見得就必須比別的更好。重要的是靈魂與內居天主的關係,而非靈魂如何達到那關係。

某些靈修的原則常是有效的,明白這些傳統的連續性,鼓舞靈魂信任天主無限的大能。學習默觀祈禱的一個最古老的方法是師徒相傳,舊約聖經中常有記載,先知或聖賢把內在光明的靈性火炬傳給徒弟,尋求與天主有更親密關係的弟子,和名師同住一起,不只吸收他的祈禱方式,也學習他的生活方式、他的精神和德行,不只以言語,也透過師父「整個存有」(be-ing)而傳授,目睹單純的每日生命(亦即心靈的滲透)。

門徒的心靈準備是先決的條件,使他內在的光明得以成長。門徒不只為他自己的益處,尋求神性的智慧,而且也視之為幫助和引導人的方法。同樣的使徒向度,如今仍然存在,甚至具有更廣大的範圍。天主依然「經過」人而來臨,不只是「臨於」他們,必須有甘心樂意,又有靈性交託的靈魂作為「管道」、



「使者」、「見證」、「明燈」或「媒介」,把天主的愛與光 帶給極端需要的世界,此乃心靈的司祭職,是天主所祝聖的。

所有的男女都蒙召,以不同等級分享這個「靈性司祭」的 使命,且成爲「活聖體」,協助並鼓勵彼此的靈性成長,因天 主在靈魂深處的催促,聖神在人內的這個傳達,完成於我們彼 此反映惟一天主的肖像。

「我們眾人以揭去面紗的臉反映主的光榮,漸漸地光 榮上加光榮,都變成了與主同樣的肖像(在基督內默觀天主, 使得基督徒成為天主的肖像)。」(格後三18)

靈魂以一種內在的奉獻,自動地「祭獻」(consecrates)一切給天主。consecrate(祭獻)這個詞是由 con 和 secrate 組合的。con,意即徹底地;secrate,意即使之成爲神聖的。如同神父拿起普通的麵餅,因著他的內在奉獻,及願意成爲天主化工的工具,使普通的物品提升到神性的層面,每一個人,透過天主祝聖的司祭職,把時時刻刻的日常工作,聖化或提升到天主的境界。藉著在日常生活中尋求天主的聖意,祈禱的靈魂也會有一個「隙縫」,散發出神性的光明,使在他那小小角落世界的人和環境,得到光照,並神化(divinize)。

在猶太基督徒的傳統中,這個靈修成長的面向,這種從「另一位」的深處散發出來,而顯露出神性,因而形成這份對神性之愛與智慧的內在專注,雖然無言可喻,卻被尊奉爲一種深奧的眞實。這個過程之被人接納,有如天主以之爲自我啓示或顯露的常用方法,天主在比較特殊境況下的臨在動力,經由一位



「中介」(go-between)而具有緩和作用,這位中介具有良好的靈性狀態,也甘心樂意爲他的人民作「大使」。

以色列子民對梅瑟說:「你同我們說話吧!我們定要聽從,不要天主同我們說話, 免得我們死亡」(出世19~21)。

先知是個與天主之神同在的人,他領受、攜帶並傳達天主的神和訊息。「以色列子民觀看梅瑟,見梅瑟的臉皮發光」(出卅四35)。只要在一位受到神化的靈魂面前,雖然仍有人性的遮掩和緩衝,人們仍然相信,這對於靈性的成長是有益的,即使超過人的能力,受造的理智無法立即領悟。然而,透過持續不斷地「生活在一起」(being with),到時候,徒弟會達到更清楚的了悟,相似他的師父。

「不是藉權勢,不是藉能力,而是藉我的神能—萬軍的上主說。」(E四6)

由於基督的來臨,使得師徒的關係臻至成全,因爲現在神性本體的自身,已賦予形體,且顯示出來。在新約中,我們發現許多生動的記載,敘述由於付出時間處於基督的臨在下,靈魂因而得以發展,他在其中,充滿愛的單純注視,從內裏專注於天主,即使受造的理智並沒有立刻了解他所「知道」的(經驗)。

「西滿伯多祿回答說:『祢是默西亞,永生天主之子。』 耶穌回答他說:『約翰的兒子西滿,你是有福的,因爲不

<sup>1</sup> 思高聖經沒有譯出這段經文。



是肉和血啓示了你(理性的知識),而是我在天之父(灌注的神秘知識)』。;(瑪十六16)

「父啊!天地的主宰!我稱謝祢,因爲祢將這些事瞞住了智慧和明達的人,而啓示給小孩子。」(瑪+-25)

起初,宗徒們之被耶穌吸引,係由於祂那像磁鐵般的神性 吸引力,這個神性觸動了他們內在神性的火花。

「這些話他們一點也不懂,這話為他們是隱秘的;他 所說的事他們也不明白。」(路+八34)

「門徒卻不明白這些話,又害怕詢問他。」(谷九32) 由於宗徒們的信與愛,他們易於接納神性的灌注。耶穌的 教導被內化和貯存起來,越過了受造的人性理智。聖神降臨之 際,好似明亮的光,在他們內在的貯藏室內點亮起來,使得宗 徒們能「看見」經年累月的師徒關係所貯存的一切。

「耶穌遂開啓他們的明悟,叫他們理解經書。」(路廿四45)

由於早期的基督徒熟識聖神的能力,及逐步漸次的光照,「聖經默想」經常極受重視。聖經不只是歷史性的記述,同時也含有惠益衆人的靈性寶庫。聖經的話語受自神性的默感,祈禱的靈魂,配合他自己在神性光明內的成長,會在其中尋獲不斷加深的意義。天主的話是生活和有效的,按照個人,以不同的方式,能觸及人心。

「凡受天主默感所寫的聖經,爲教訓、爲矯正、爲教 導人學正義,都是有益的。」(弟後三16)



許多人發現,聖經默想很容易使人與神性的臨在建立內在 的關係,自然地進入默觀祈禱,甚至對此不存意識上的覺知, 因爲他們不會意圖解析自己的祈禱,或想要爲祈禱貼上標籤, 而是以孩子般的單純,學會「放開」。

耶穌的話語是直接對著每個靈魂說的,這些話產生其效果:「不要怕」、「你的罪都赦了」、「祝你們平安」、「正如父愛我,我也同樣愛你們」。內在的辨識是心靈官能的工作,而聖父的愛,不只是閱讀而已,而是,對默觀的靈魂而言,是「知道」(亦即經驗)。洞察這個慈惠的眞實時,靈魂瀰漫著感恩、謙虛的意識,僅僅是個受造物的他,絕不能搏得或堪當如此的愛,然而卻確信,「無論如何,天主真的愛我」。

## 「天主竟這樣愛了世界。」(若三16)

當愛成長,靈魂會懷著同情心,和山園中的耶穌建立關係,明白祂爲了我們而受苦,體會祂的淒慘和被棄感:「你們竟不能同我醒寫一個時長嗎?」(瑪廿六40)這份覺知碰觸到回應的琴弦,靈魂的愛「從自身內躍出」,超越時間,心靈達及與耶穌同在,處在祂的痛苦和孤獨中。如果死亡被稱爲「最大的均衡者」(the great equalizer),那麼必然地,痛苦和愛是神人境況(the divine/human condition)的共同點,藉此,我們達到、接觸到,並互相安慰。

聖經默想(lectio divina 或 divine reading)常用來作「推理」默想,作爲達到默觀的前奏。有時候,讀一段聖經,或者往往只是感動內心的一行,就足以立刻提拔祈禱的靈魂進入默觀。明



白自己的內在需要,默觀的靈魂,能使自己成爲耶穌在世時所 吸引的貧窮者。

「她聽了有關耶穌的傳說,便來到人群中,從後面摸 了耶穌的衣裳。」(谷五27)

耶穌說:「誰碰觸了我?」

是我,主,是我碰觸了祢。

以我的軟弱、我的許多失敗,碰觸了祢,

祢卻以無限的慈愛轉向我,

祢注視著我,

祢的眼睛把我遮掩在祢爱的披風裏!

因爲祢的愛,是比生命更好的美善。

耶穌說:「誰碰觸了我?」

是我,主。

我碰觸了祢,因為我極需要祢。

我已經放下我的武器、我的驕傲和我的憤怒,

毫無防衛、脆弱地、

赤裸裸地站立在祢的面前,

我的每一個傷痛都敞露著,

因爲我一點遮身之物都沒有。

祢卻給了我祢的外衣!

祢的痲瘋病人回來向祢道謝,

我給祢我的一無所有; 祢給我祢的一切所有。

耶穌說,「進入我的安息。」 此乃愛的行動。 愛洶湧、愛悸動、愛膨脹、愛擴大、 愛燃燒、愛結合、愛轉化,即使我們靜止不動。 因為愛不停地行動, 而愛的本質是去服務。

在另一段聖經中,我們分享瑪麗德蓮以愛注視耶穌的喜悅,她知道她過去是怎樣的人,卻受到神性之愛的驅使,達到她可能的歸化地步,「因為她愛得多,得到的寬恕也多」。在 天主的「眼」裏和「記憶」中,愛消除過失,因爲「愛遮蓋許多的罪過」。

「是我,是我,為了我自己的緣故,免除了你的過犯, 不再懷念你的罪惡。」(依四三25)

天主的愛常在那裏,然而靈魂必須能夠領受它。陽光或許



輝耀,然而,如果陰影覆蓋,房子也會籠罩在黑暗中。許多犯罪能力很大的人,發現信賴上主,並以祈禱的心態來閱讀聖經,是他們個人「悔改/歸化 metanoia」的開始。這也是內在治癒的開端,促使他們接受並回應天父的愛。

「......豈不是我的寵兒,我鐘愛的嬌子?因為我幾時恐嚇他,反倒更顧念他;對他,我五内感動,不得不大施愛憐。」(耶卅-20)

從最早期的默觀團體以來,他們早已發現,經過許多小時的勞力操作之後,比較容易放鬆身體,有益於默觀祈禱,這些操作成爲隱修院的日常作息。在今日,許多人也發現,消耗體力之後,比較容易保持靜止,如果他們的工作是坐著不動的,也會發現,經過散步、游泳、慢跑或練瑜珈之後,在他們想要「安息於主懷」前,有助於舒解緊張。

許多修道人使用反覆誦念的祈禱,以之作爲幫助默觀祈禱的方法,如天主教的玫瑰經、印度教及佛教的眞言 mantra、回教的 Tasbe (類似玫瑰經的回教唸珠)及其他。唸玫瑰經時,內心和靈魂默思存想基督一生中歡喜、痛苦、光明和榮福的奧蹟,此時,忙碌的腦袋充滿著誦唸的禱文。

基督徒的傳統中,除了玫瑰經,還有「耶穌禱文」,或說「稅吏的祈禱」,這起源於早期的沙漠聖父。「主耶穌基督, 天主之子,可憐我這個罪人。」這句禱文不斷地重覆再重覆, 同時配合著呼吸,使靈魂在從事日常職務時,保持對天主臨在 的意識。在靜默的祈禱中,一切的活動都已休止,這句話會從



口唇冒出來,而成爲「內心的祈禱」,如同在「自修」(acquired) 默觀中的聖經章句。耶穌禱文也用來使忙碌的心智安靜,在人 分心走意時,輕柔地把心智帶回。





牟敦 (Thomas Merton) 在《沙漠的智慧》中寫道:

「這個富有啓發的詞語,一直在希臘的隱修傳統中保持著,稱為 hesychia,意思是『甜蜜的回應』。『息』是一種靜默的專注,輔以低聲反覆唸一個聖經單句—其中最常唸的是:『主、耶穌基督,天主之子,可憐我這個罪人!』較簡化的形式是:『主,求祢垂憐!』—每日默唸幾百次,直到它變成自然的一呼一吸。2」

George Maloney, S.J.在 The Breath of the Mystic (87頁)中寫道:

「耶穌禱文不只根源於新約,甚至遠溯至舊約。在舊約時代,我看見一個發展性的個人確信,亦即呼喚天主的名,導致人有意識地察覺祂的臨在。『他們必要呼號我的名字,我也必要俯聽他們』(西十三9)。一年一度的贖罪節那天,只有最高的司祭才能宣稱雅威的名號,他是奉派在耶路撒冷聖殿的至聖所內獻祭的人。」

猶太的舊約不直呼雅威的「名號」,因爲他們相信,這麼做會喚起祂的臨在。古代的文化中,「名號」不只是名稱,而且是顯現;因此,天主的名號,實際上被視爲天主本身的顯現。「奉主名而來的,當受讚美」,這人放射出天主的神性臨在或屬性,而「十字聖號」喚起聖三的臨在和降福。

從這個根源湧現的基督徒傳統,亦即在給嬰兒付洗時,極 其細心地爲孩子取聖名。人們相信,領洗時的聖名會使嬰兒得

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 牟敦(多瑪斯·麥純),《沙漠的智慧》(香港:公教真理學會, 1999 再版),21~22 頁。



到該聖人的德行和特質。

賦予生命的呼吸,與天主之神是同義字,配合耶穌禱文, 有意識地吸入神性的生命。inspire 這個英文字的意思是呼吸、 吸入、受到神性影響的帶動。

「他竟不知是誰創造了他,是誰賦給了他一個行動的 靈魂,是誰向他吹了生命的氣息。」(智+五11)

希臘文中,「氣」這個字是 aura, 意思是「一個看不見的散發物」。拉丁文中, aura 意指「微風」。希伯來文中,「呼吸」(breath)和「神」(spirit)是相同的, ruah 是陰性名詞, 靈魂被稱爲神或其「本質」的「姊妹」。

「藉著祂呼吸般的神性噓氣,靈魂被提拔到極高的境界,被塑造,使之能在天主內噓氣,就像父在子內,子在父內的愛的噓氣,此即聖神本身。在此神化中,聖神在聖父和聖子中向靈魂噓氣,使靈魂和祂結合。」(靈歌39·3)反覆誦唸耶穌禱文時,有意識地吸入神性,被視爲一種在世上仿效的聖三生活。耶穌禱文有助於分享聖三的噓氣,能夠予以簡化,縮短成「耶穌,愛」,吸氣時唸「耶穌」,吐氣時唸「愛」;或吸氣時唸「愛」(聖神),吐氣時則唸「耶穌」(聖言)。

默觀靈魂的靈修生活,是一天廿四小時的生活。不是只在 主日或祈禱時間修行的活動而已。祈禱向來被形容爲靈魂的呼 吸,是無須靈魂爲之焦思渴望的動作。

另一個修行默觀祈禱的方法,近年來深獲好評,在這個主



題上,尚有優良的著作協助,此乃「歸心祈禱」,係使用一個字,集中注意力於其內在,安息於天主。

「單純地坐著,放鬆和安靜,享受你內在的平靜和靜默……一段時間之後,或許會湧現出一個字:耶穌、愛或任何使你回應祂內在親臨的話語。在這話語中,放進你所有的信和愛,當你愈來愈深地進入祂內時,慢慢地,而且毫不費力地,重覆你的話。讓它在你存有的中心,帶領你愈來愈深地進入天主的臨在中,在那裏,你在天主內,天主也在你內。3」

修會的成員會受到吸引,追隨其創會者的靈修道路或特殊神恩。各種不同的修會,以其美麗和多樣,多少反映出天主的美與無限,如同個別的靈魂那樣。耶穌會的會祖聖依納爵,創始了「神操」,是個逐步漸進的方法,使人得到內在的辨識與靈性的成長,對於修道人和平信徒都很有幫助,尤其是在帶領避靜方面。

十四世紀的著作《不知之雲》,感召許多靈魂開始修行默 觀祈禱。這本書把天主描寫成隱在「雲層」的背後,勸告讀者 要在自己與世界之間,放置「坐忘之雲」,然後專注他的祈禱, 有如愛的箭矢,進入天主居住的雲層內。

除了聖女大德蘭和聖十字若望之外,尚有其他加爾默羅會 士的著作或生平,感召了許多靈魂,如聖德蘭·麗達(St. Teresa

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Thomas Keating, OCSO; M. Basil Pennington, OCSO; Thomas E. Clarke, S.J., *Finding Grace at the Center*, p.63.



Margaret)、聖女小德蘭、眞福復活・勞倫(Bl. Lawrence of the Resurrection)、眞福聖三・麗沙(Bl. Elizabeth of the Trinity)及艾笛・思坦(Edith Stein)<sup>4</sup>,在此只列舉少數幾位。許多的靈魂則受到其他的聖人的教導和芳表引導,如聖道明、聖多瑪斯、聖佳琳、聖本篤、聖伯爾納德、聖方濟、聖佳蘭、聖方濟沙雷、聖尚達爾、聖女伯爾納德、聖女瑪加利大等等,不勝枚舉。天主賜予世界的神恩和恩寵,經由個別的人,如同天主的工具,是爲了衆人的益處。我們仰慕的聖人們,及所有在永恆內的聖者,現在以天主的愛來愛我們,熱切地協助我們,把我們視爲最心愛的小妹妹或小弟弟。

近代熙篤會士牟敦,有助於把「默觀」再放回美國的字彙中。1940年代末,他的暢銷書《七重山》(Seven Storey Mountain),描述牟敦的歸化經驗。他的讀者深深著迷於他,他的首次發現天主,而後克服他的疑慮,在信仰內接受天主,最後放棄他的生活,奉獻給天主,進入了隱修院。牟敦述說他從無神論者到成爲信者,再達到默觀的進程,他的許多讀者,也在他們的生命中,首次和牟敦一起步入默觀。

在加爾默羅會的傳統中,聖女大德蘭推薦的修行默觀祈禱的方法,是沒有方法且單純至極(methodless and deceptively simple), 祈禱是友誼,是「與基督發展成爲愛的友誼」。友誼和愛是人 性的固有本質,大德蘭視之爲對所有的人都是可能的,無論是

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 艾笛・思坦現已列入聖品,即聖女德蘭本篤。



博學的貴族,或是無知的農民皆然。

「妳們既是獨居者,就好好找個同伴。想像上主本人就在妳們身旁,注意看祂正多麼和藹、多麼謙虛地教導妳們。相信我,這麼好的朋友,和祂相處,當然是多多益善。......

祂等待的不是别的,誠如祂向新娘所說,只是我們的 注視。妳們怎麼樣的渴望祂,就會找到怎麼樣的祂。」(全 德26·1、3)

在《全德之路》中,大德蘭推薦默想「天主經」作爲默觀祈禱的前奏。

「上主有可能在妳們誦唸天主經或其他禱文時,帶領妳們進入全然默觀之境。……靈魂了解,無須透過言語,這位神性導師正在教導他;一切官能運作都已吊銷,因為那些活動此時反倒有害。它們正不知其所以然地享受著。靈魂的愛火炙熱,卻不明白如何去愛。他知道自己喜愛其所愛,卻不知如何去喜愛。他很清楚,這樣的喜樂並非是我們的理智,單憑渴望就能獲得的喜樂。意志亦不知所以然地被激發。……這些益處是主掌天上、地上一切的上主的賞賜,祂,總之,因祂之所以為祂,賞賜我們。女兒們,這就是完美的默觀祈禱。」(全德25·1~2)

大德蘭勸告靈魂,不要由於不忍耐,而太快尋求更高的祈 禱境界,「因為是祂必須賜予超性的祈禱,如果妳們不輕言放 棄,堅持抵達終點,祂一定不會將妳們拒於門外的」(全德45.



4) 0

大德蘭從自己的經驗中得知,且回想她的許多困難,警告說:「了解妳自己正走在正確的道路上,是很重要的」(全德22·3)。「因為,不論我們是否喜歡,我的修女們,我們都必須朝此活水泉源前進,即便我們走的路徑或有不同。請相信我,不要讓任何人以非祈禱之路矇騙妳」(全德21·6)。





「讓我們非常努力,凡事相反自我的意願。如果妳細心留意,如同我所曾說的,妳將逐漸,在毫不自覺的情況下,發現自己上達高峰。」(全德12·3)

「在這本書中說的,全是關於將自己完全奉獻給造物主,讓自己的意志臣服於祂,並自受造物中超離.....喔,我的修女們,這禮物何等有力!若能堅定心意,它甚至可以吸引全能者和卑賤的我們合而為一,將我們轉化進入祂內,使造物主與祂的受造相融結合。」(全德32·11)

對聖女大德蘭而言,耶穌是一位真正的人,是極好的朋友, 而不只是個抽象的觀念而已。這份人對人的情誼,及她對基督 至聖人性的虔敬,及因之而來的熱愛,是她靈魂之旅的基礎和 引導的光明。然而,曾有一度,大德蘭對自己的祈禱生活開始 起了疑慮。當時流行的神修書,論及如何祈禱時,勸告人要空 掉心思內所有的形像。大德蘭述說當她想要奉行這個勸告時碰 到的困難。

「他們說,在那些進修者的情況中,這些具有形體的 形像,即使指的是基督的人性時,對於最完美的默觀都是 妨礙和阻擋。……按我的看法,這麼多達到結合的靈魂, 之所以無法大有進展,獲致極大的心靈自由,原因乃在於 這個修行。」(自傳22·1,5)

大德蘭寫道,上主引領她回到正道,「派遣人來帶領我離



開這個錯誤」(自傳22·4),於是她回到先前的祈禱之路。「由於靈魂得以留守在基督的腳旁,他要盡力不離開那裏......他要效法德蓮」(自傳22·12)。

「我的主,我為了更事奉祢而離開祢,這是何等的可 悲啊!……我走的是一條多麼糟糕的道路啊!現在我認 為,要不是祢帶我回頭,我所走的並非道路,因為看到祢 在我身邊,我看到一切的福祐。……凡能生活在耶穌基督 面前的人(祂總是走在我們前面,搶先受苦),能忍耐一切。上 主幫助我們,堅強我們,從不捨棄我們;祂是一個真正的 朋友。……

天主所渴望的是,如果我們要悅樂祂,領受祂的大恩惠,我們必須經由基督的至聖人性,因為基督是祂所喜悅的.....我們必須經由此門而入.....即使您已處於默觀的巔峰,也不該想望其他的途徑;在此路上,您得以安全行走。」(自傳22·6~7)

「我再度開始愛這至聖人性。祈禱也開始建立起來, 如同有了根基的大樓。」(自傳24·2)

在默觀祈禱方面,世世代代以來,門徒(靈魂)仍然步隨他 的老師(耶穌)。

## 第七章 默觀祈禱的效果

默觀的靈魂生活在未來的邊緣, 因為他活在天主內, 而天主則存在於有限的時間外。 聽聞遠處的雷聲, 感到急切的迫近, 一種即將來臨的前奏,當下矇矓不清, 也無法清楚界定, 但卻準備好了,平靜地等待著。 宗教和靈修,很不幸的是,常會有「負面的壓力」。上教堂或主日學的小男孩,往往被說成「娘娘腔」,真正的「男子漢」就絕不會上教堂(尤其是在歐美地區),除非是在保護之下,而那時,則常常成爲取笑的把柄。在歐美世界,通常堅持上教堂的是「小婦人」,不過,這意思是指,「男士」只是在遷就她,也會在一有機會就溜走。

書籍、電影、電視……等,太常描繪的「宗教人士」,是 些歪曲的陳腔濫調,把小孩的不實想像,延伸帶進大人的世界。 在大部分的情況中,與真正神修人的形像大相逕庭,假想出來 的修道人,常常是嚴謹不苟,缺乏幽默、嚴厲、守法、毫無吸 引力,當然不是一個引發人效法的人。

事實上,純正靈修的效果正好相反,擴大且打開內在的自我,達及無限的宇宙。「天主子女的自由」,不只是一句虔誠的說詞。對靈魂而言,與天主合而爲一是無邊無際的,天主是無限的自由。最純潔的人,得以享受世上的生活和愛,及受造界的美。因此,大部分的激烈形式,顯然地被人扭曲。「天主看了祂所造的一切,認為樣樣都很好」(創一31)。

人類本性的眼界,好比走在一條路上,路過房舍、樹木及其他事物。「永遠現在」的天主,就好比從星球上看下來,具有全景的視野,同時看見過去、現在和未來。默觀的靈魂,由於與天主合一,以天主的眼目來看世界,以那神性默觀的注視,愛這世界,如同天主之愛這個世界,也彷彿天主一般,渴望這是一個與祂結合的世界,已經復原、和諧且神化的世界。

「到那一天—上主的斷語—她要稱呼我為『依士』(我的丈夫)。」(歐二18)

默觀的靈魂,以其天主般的視野,精神地「臨在」於創造之初,亦即當地球嶄新之時。每一個結束即是開端。靈魂來自樂園,也將返回樂園。默觀的靈魂,此時此刻短暫地瞥見重返伊甸樂園,因爲他同時是天上、也是地下的公民。

默觀靈魂不斷加深的結合,就好像把靈魂放在最有利的神性地點上,賦予神性的智慧和洞見。從這個崇高的位置上,他所看到的不只是過路及當前的境況,而是看透其中的內蘊,天主從時間開始已安排的計畫—「眼所未見,耳所未聞的」,然而卻在那知覺的邊緣被品嚐了。這些剎時的崇高經驗,促使默觀的靈魂「盡力奔向超越界」,奔向萬有者天主的永遠產業。

弔詭的是,默觀的靈魂同時也愛和欣賞這受造的世界,及 其目前的神聖價值。在默觀者的心中,同時並存的是,旣獻身 致力於王國的一部分,也確信一切事情全在天主的手中;旣感 到世間的急迫,也能很深且平安地接納;意識到世上當前的急 需,也堅定不移地相信,一切會按照天主的時間和計畫完成。 從時間開始起,人類早已夢想著變成相似天主,由於人的 驕傲,總是想要按照他自己的時間和方式達成這個目的。「巴 貝爾塔」,代表人企圖憑己力達到天上。埃及的法郎以精心建 造的墳墓和防腐技巧預備永生。在今日,許多人打算冷凍他們 的屍體,以期來日再生還。其實,永生已得到擔保,但人們往 往不很了解。由於天主的愛是慷慨地自我給予,祂渴望把自己 的神性、永恆的生命分享給祂的子女。當我們在靈性上「達到 了成年人」,我們就會得到繼承的財產。「你們小小的羊群不 要害怕!因為你們的父喜歡把天國賜給你們」(路十二32)。

整世生活是要準備我們「進入」,或分享這個天國。若沒有在神性的愛上成長,靈魂顯然不會「相似」天主,因此也沒有能力分享。規律的默觀祈禱,好比每天對照靈性的「檢驗圖」一耶穌,整頓我們內在的自我。日常生活中,人的本性傾向於「偏離方向」或歪曲,然而透過持續地「凝視」聖愛之光,飄泊的靈魂終究會受到吸引,歸向他的源頭。此乃畢生的旅途,儘管有中斷和挫折,有時候,正因爲有挫折,靈魂的決心方得以成長。

在每一個文化中,所有的歷史、神話、傳說、寓言及神仙故事,都在表達人性的至深渴望,想要超越人性的境界。人意識到從內而來的神性記號,但又往往不甚清楚明瞭。創造性的聖神已經啓發人類,以象徵的方式在歌曲和故事中,透露出人性存有中的靈性,那不甚爲人知及神秘的向度。

某些基本的例子如下:需要征服一條「龍」或「野獸」;



由於愛和接受,使野獸(或青蛙)變成失去很久的王子或公主; 贏得一個王國,或與公主的婚姻,成功地完成冒險的旅程,進 入一個不知名的地方;或爲了尋找某一位已迷失或遭綁架的皇 親貴族,他被迫度著卑賤奴隸的生活。

「醜小鴨」變成美麗的天鵝,或「灰姑娘」的經驗,頗爲 生動地象徵靈魂的靈修進程,從流放到欣喜若狂。靈魂被描繪 成迷失和不快樂的,無法享有愛的生命。由於愛的「魔力」, 轉化暗淡、破爛的外表,顯示出內在之人的眞實本性。由於愛 的性質是慷慨、流溢的,國王以其富裕賜予卑微的靈魂,替他 穿上國王的光輝華麗,使他如同國王般地耀眼,使得靈魂能參 與並享有天國,「後來永遠快樂地生活在一起」。

聖經中,蕩子的比喻是另一種說法。耶穌告訴祂的聽衆, 失去遺產是由於兒子的自我中心,及他拒絕父親的意願,一意 孤行。體驗到他自己的空虛之後,受到了「貶抑」,兒子獲得 了覺悟。他在智慧上的成長,使他了悟,父親的意願並非局限, 而是使人富足。這個比喻描繪出 metanoia「悔改」的必要,亦 即改變內心,或一種新的眼光,此乃分享天國的必要條件。缺 少這個歸化的經驗,靈魂彷彿「睡美人」,需要愛的親吻來喚 醒他的神性官能。

我們「相似」天主的命運,其完成惟在於天主的時間,且 是以天主的方式。不過,靈修生活卻不只是個未來賞報的許諾, 此乃當下的喚醒、並分享深藏在人性奧秘內的潛能。

「我要把隱藏的錢財和秘密的實物賜給你。」(依四五3)

「我,雅威是你的天主,教訓你為你有益的事,引你 走當走的道路。恨不得你一向聽從我的命令!那麼你的安 樂將似江河,你的幸福將似海濤。」(依四八18)

準備時,開始的努力是交託給每個人的責任,至於甘心樂 意的態度,尊敬天主的方式,懷著信德和信賴繼續前進,就好 像當我們照顧花園時,順從自然界的法律。

我們清除「地上」的野草和石頭,鬆軟堅硬的表土,讓新的嫩芽,即神性的自我,破土而出,進入光明、黎明、春天、復活。我們不會每隔幾天就把種子挖出來瞧瞧,看是否在成長,而是懷著敬意地等待,不加以干擾,讓天主的太陽和雨水進行工作。沒有人會想歸功於這樹或美麗盛開的繁花,但我們也明白,如果沒有預備好土壤,種子發芽的機率也會降低。

沒有人能向我們說明,一棵巨樹或一朶美麗的花,怎能潛藏在小小的種子內,然而我們卻習以爲常,接受這個觀念。一位電力工程師能解釋電力「如何」工作,但不能說明「爲什麼」。 星學家能畫出的航空圖和所能探究的,只有最靠近地球的星星和行星,以及推測遠處的星星和銀河系。因此,他們承認有個沒有盡頭的宇宙。

相同的原則在靈性界也是真實的,如同在自然界一般。我們畢生的歲月中,可能永遠無法知道或了解所有的答案。我們所知道的天主和神性生命,乃在於祂所選擇顯示給我們的,爲的是確保我們的靈性成長。我們以信德接受其餘的,直到我們充滿天主的智慧。



大部分的小孩都曾經想要描述永恆,說「永遠,永遠,永遠,永遠」,最後終因沒有希望了解永恆而放棄。這並非受造的心智能把握的,因爲在此塵世,我們受限於時間、空間、地心引力的法律,而無法擬思一個「永恆的現在」,或無限的純靈。

人性受造的心智若要把握不同向度中的存有觀念,或另一種存在的境界,這是很難的。人的語言和推理,在這方面的努力都是不足的。對於人性中不明瞭的靈性領域,所引發的曖昧怕懼,導致不安和迷惘,許多人非常恐懼,以爲死亡即是「終點」,然而事實上卻是另一個開端,是靈的誕生。再者,我們必須使用內在的洞察力,透視超越表面的形像。

無論我們多麼強調規律地修行默觀祈禱,總不會嫌多,因 爲這方法可以活化我們內在的洞察力,發展與內居天主心心相 印的關係,祂那時以愛吸引我們達到神化的結合。

在受孕時,人人都得到平等的神性「股份」,不過,對此 內在神性生命的覺察程度,在我們塵世的生命旅途中,各有不 同。當我們開始認出自己內的這個神性時,神性對靈魂就變得 「親切」起來,我們也因而在其他每個人,及所有受造物身上 認出天主。

「凡有人自信是屬於基督的,他自己該再想想,他怎 樣屬於基督,我們也怎樣是。」(格後+7)

人的本性是脆弱和易受傷的,如果順其自然,會發現生命 沒有什麼意義。靈性的成長引導我們脫離黑暗的自我牢獄,進 入天主之愛的光明中,得以在其中成長、開花,達到人之受造



的目的—相似天主。靈好似花朶,本能地朝向愛的太陽。缺少 那給予生命的光明,就不能成長。「自我是能綑綁靈魂的惟一 囚牢」(凡·艾克<sup>1</sup>)。

「求祂依照祂豐富的光榮,藉著祂的聖神,以大能堅固你們內在的人,並使基督因著你們的信德,住在你們心中,叫你們在愛德上根深蒂固,奠定基礎,為使你們能夠同眾聖徒領悟基督的愛是怎樣的廣、寬、高、深,並知道基督的愛是遠超人所能知的,為叫你們充滿天主的一切富裕。願光榮歸於天主,祂能照祂在我們身上所發揮的德能,成就一切,遠超我們所求所想的。」(弗三16~20)

研究調查指出,對所讀或所聽的,我們只記得很少的部分。 單單閱讀和聆聽有關靈修生活之事是不夠的;我們還必須生活 出來,達到內在的變化。一位法國哲學家曾說:「如果你沒有 活出你所相信的,你很快就會相信你所生活的方式」。

我們身、心、靈三者兼具,這三部分是無法孤立或分隔的, 它們必然地互相影響。忽視人性中任何一個部分的發展,都會 殃及其他兩者。很諷刺的是,其中最重要的部分,永恆的靈, 往往是最被人忽視的。人的心智受到完全的教育,身體有賴加 強營養和運動而成長,然而靈的方面,則往往過於衰弱無力。

「身體的操練益處不多,惟獨虔敬在各方面都有益處,因爲有今生與來世的應許。」(弟前四8)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sir Anthony VanDyke (1599~1641), 法蘭德斯的肖像畫家,後來旅 居英國,爲宮廷名流畫肖像,最後客死於該地。

純真的靈性發展導向整合;就心理學的觀點而言,這是正確的。因爲整合即是人性的三個部分,身、心、靈都必須是健康、平衡和完整的。如果在人畢生的歲月中,三方面同時發展,這也是最有益的。

天主之愛的力量是無限無量的,而我們的神性火花包含著這個能量的種子,會把我們推向天主。靈只滿足於靈,「深淵與深淵回聲相應」。這是天主「本質」的存有,是我們內最深的部分,除了天主之外,什麼也無法滿足。要是企圖用世上的滿足來削減對靈的饑渴,也就像去轉變火箭的航線一般。

我們內的神性火花渴望回歸本源,亦即我們的天父。我們都患了思鄉病,想念天鄉與合一,經常感受到「神性磁鐵」的拉扯,招惹無可言喻的愛情撥動,及無休止的渴望。弔詭地,這卻有助於我們的祈禱生活,回歸家鄉的本能,吸引著我們回到我們的「本源—天主」。我們變成相似我們所渴望的,相似我們所愛的,我們雖然緩慢,但卻確實走在回家的路上。

「我們的家鄉原是在天上。」(雙三21)

「主啊!我們的心是為祢而造的,除非安息在祢內, 永不得安息。」(聖奥斯定)

內在的不安定是人之常情。許多人由於內在的這些渴望而 迷惘,企圖藉著不斷的吵鬧和活動來逃避。在今日的世界裏, 自殺甚至成爲一個常用的逃避手段。人們往往不明瞭,他們的 苦悶是心靈的,而非身體,身體的死亡不能消除他們的痛苦, 因爲靈魂相似天主,是永恆的。



靈魂來自天主,返回天主,這時刻只有天主知道。塵世生命的期間,透過自由意志的修煉,靈魂主動地參與其進階的成長與發展。我們的人性提供環境、時間和機會,以接受神性的灌注,按照我們的同意,且相稱於我們的能力。我們人的本性,好像一層保護膜,保護靈魂在尚未完全準備好之前,不會太突然地淹沒於神性之中,就像可能發生的,由於個人的決定,生命突然地告終。

「煉獄」這名詞通常形容靈魂尚未與天主結合之前,處在 需要更進一步淨化與加強的境況。長久以來的一個信念是,像 這樣的靈魂,必須忍受更進一步的被動煉淨,因爲死後不再有 選擇善惡的自由。然而,早熟地進入永恆的這個靈魂,在其內 經歷的過程是個奧秘。惟有聖人透過他們的神秘經驗,方能描 述所經過的全部歷程。

有些人期待另一個人減輕他們心靈的渴望,可能因而結婚,對他們的伴侶抱著很多的期望,超過人可能給予的限度,當內在的不安湧現時,就歸罪於他們的伴侶。然而,我們自我的最深部分,是惟獨保留給天主的;這是天主的一「部分」,而且只能「安息」於祂。「即使是在家裏,我們也患思鄉病」(柴斯特頓<sup>2</sup>)。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 柴斯特頓: Chesterton, Gilbert Keith (1874~1936) 英國文學家、神學家、天主教平信徒。致力於將宗教幅度融入其文學作品中。著有《異教徒》(Heretics, 1905)、《正統信仰》(Orthodoxy, 1908)、《公教會與皈依》(The Catholic Church and Conversion, 1950)等。





正因爲覺察到我們內在衝突的本性,也明白我們和其他的 人沒有兩樣,這事的本身令人感到安慰,也減少對不知之境的 恐懼。我們個人與天主間愛的關係,並不會保護我們有免疫性, 免遭痛苦,但是卻會幫助我們在悟性上成長,因而能以正確的 眼光透視事物。如果我們了解靈性的發展,如同我們之清楚身 體的成長,就不會對天主在靈魂內的工作,感到那麼害怕或迷 惘。

藉著「穿上基督的心情」,我們能看見整個畫面,而非只是殘缺的畫面。透過神性的眼光,我們開始用「廣角鏡頭」去觀看,取代原來的「顯微鏡之見」。從我們緊握的雙拳,天主費力地取出彩色的小石子,再用珠寶來塡滿我們空虛、等待的雙手。天主塑造我們,挖空我們,只是爲了使我們充滿祂自己。彷彿火焚化一切成爲火,我們的靈魂逐漸地變成和天主的神火合而爲一。

「這個煉淨和愛的認識,或神性之火,在靈魂上產生的效果,和火對木頭造成的效果是一樣的。靈魂之被煉淨,預備好和神性之光結合,就像準備好木頭,焚化成為火。因為物質之火的第一個行動是使木頭乾燥,除掉所有的水份和濕氣......待木頭乾燥後,火帶來光,除掉所有的醜和黑,這些附質是相反火的。最後,從外面增加熱度,燃燒木頭,焚化木頭成為火的本身,使木頭如同火一樣的美麗。木頭一旦焚化之後,除了它的重量和數量比火稠密,其自身不再有任何的主動或被動。焚化的木頭具有火的特性,



且形成火的動作。」(黑夜2·10·1)

我們的意志沒有完全與天主的聖意合作之前,就是沒有完全接納我們內的神性光明。我們都曾聽過,人們開始走靈修道路時,懷著良好的意向,然而,由於驕傲和對權力的慾望,開始以自己取代了天主,把隨從者的愛全集中在自己身上。淨化的過程使意志去蕪存菁,得以復原達到與神性相容。蒙受光照的靈魂,已經把自己完全交付給天主,也會承受靈性的財富,如同已經成熟,且具有成人智慧的孩子,也會得到信任,相信他會明智地管理其遺產。

當我們愈來愈明瞭天主對我們的愛與接納,這會帶來內在 的治癒和不斷加深的自由。我們對想像的牽掛得以釋放,虛假 的自我漸漸消失不見,我們交出自我的意志、自我中心、徹底 地捨棄自我於天主的聖意,成爲以祂爲中心。我們洞悉自己人 性的軟弱和缺失、我們的限度,不過,由於天主已經先愛了我 們,我們也能愛和接納自己。

當我們能愛和接納自己時,那時也能愛和接納他人,當我們變得同情別人時,我們會以一種嶄新的柔和對待自己。我們誠懇地努力改善,如果有時失敗了,也不致於過分沮喪,因爲我們知道,即使有了過錯,天主看的是我們的心,看我們所懷的意向。祂向我們要求的,惟有忠心和不斷的努力;其餘的,全聽憑天主。我們可以放開使自己「完美無缺」的想法,因爲我們靈修上的進步,是天主的工作,不是我們的,在那樣的接受中,會有一種釋放的感受。



祈禱的靈魂對於天主臨在的許多方式很靈敏,先前則可能 因爲不留意而失之交臂。天主總是從內裏「浮現上來」,天主 的活水從我們的深處湧出。「請看,我站在門口敲門。」在默 觀祈禱中,我們開門,下到我們內最深中心的密室,亦即天主 居住的內在至聖所。

「當你祈禱時,要進入你的內室,關上門,向你在暗中之父祈禱。」(瑪六6)

祈禱是進入內在的空間,達及其浩瀚富裕的入門口,在那裏,我們學會放開,及漸漸下到深處,體驗深度的平靜,難以置信的靜息,及超越時間的無垠靜默,此乃我們與天主及他人,彼此間互相連繫的向度一無言的諸聖相通。人靈沈浸在活水中,因此而變得潔淨和舒暢,內在的創傷得以逐漸治癒。每次我們人在心不在地出場定時的活動時,我們都不一樣,我們保留些內在的和諧,這是從無數的情況中累積下來的。「人的心智由於新的想法而伸展,從未返回其原初起源」<sup>3</sup>。人的靈魂,無論多麼短促地踏入天主聖愛的深淵,總不會完全相同的。

「我們必須努力透徹最秘密的自我,從所有方面檢視 我們的存有。讓我們努力,忍耐地去了解那支配我們的力 量海洋,我們的成長,彷彿是浸泡在當中......我們依賴的 深度與廣度,如此之多地超出我們的控制,全都組成了我 們與所屬世界互相擁抱的親密共融。」(氛圍,p.76)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oliver Wendell Holmes: 福爾摩斯 (1809~1894),美國詩人、幽默作家、醫生。



「或許是我生命中的第一次(雖然我該天天做默想!)我 提著燈,離開日常的職務和人際關係的層面,在那裏,一 切看來很清楚,我下到最深的自我,下到深淵,那時,我 模糊地感到我的行動力量散發出來。但是,當我不斷地深 入,遠離俗套慣例,這些事項乃社會生活的膚淺教導,我 覺察出來,自己失去了與自我的接觸。」(氣圈,p.77)

「往下走的每一步,都揭示出在我内的一個新人,他的名字我不再確定,他也不再服從我。由於道路從我腳步下消失,當我必須停止我的探查時,我在自己的腳旁發現一個無底的深淵,從中冒出來—我不知從何而來—的水流,我敢稱之為『我的』生活……,我的自我,不是由我形成的,而是被給予的……由於我的發現而攪亂,那時我想重返白天的光明,忘掉這困擾人的謎,身處於熟悉事物的舒適環境中—重新開始這表淺的生活。

要是有什麼救了我,那就是聽到福音的聲音,以神性的勝利作擔保,從夜的深處對我說:『是我,不要怕。』是的,天主啊!我相信這話:我完全樂意地相信這話,因為這不只是我得到安慰的問題而已,更令我得到整合,正是祢,祢就是那衝勁的起源,在這不斷吸引的盡頭,終其一生,除了跟隨,我什麼也不能做。」(氣團,p.78)

「在那從我內湧出的生命中,在維持我的物質中,我 所發現的,遠超過祢的恩賜。我發現的是祢,祢使我分享 祢的存有,祢塑造了我.....啊!天主!祢的召喚先於我們



的最初動作,賜給我渴望去渴望存有—藉著祢所恩賜的神 性渴望,可在我們內大開其門,接納這大量的活水。」 (氛圍, p.79)

「誰若渴,到我這裏來喝吧!」(若七37)

聖奧斯定說:「給我一個『愛』的人,他就會明白。」在和天主結合時,我們就是和每個人、大自然及宇宙合而爲一。 靈魂充滿愛的凝視,在一切受造物的心中,「看見」(體驗)天主。由於和天主合而爲一,亞西西的聖方濟得到默感寫下他那首美麗的「太陽頌」;神秘詩人聖十字若望,對天主臨在的行蹤和反映深受感動;德日進稱之爲「神性的複音樂曲,在宇宙的中心著火」。

「我的愛人是綿綿的崇山峻嶺,孤寂的森林幽谷,奇 異奧妙的海島,淙淙迴響的江河,撩情的微風呼嘯。寧靜 的深夜於黎明初現之際,默默無聲的音樂,萬籟交響的獨 居,舒暢深情的晚宴。」(靈歌14 & 15)

「蒼天屬於我,大地屬於我。普世萬民屬於我,義人、 罪人屬於我。天使屬於我,天主之母屬於我,萬般事物全 屬我有,天主本身屬於我,且為了我,因為基督是我的, 且全為了我。」(聖十字若望《純愛心禱》)

詩人霍普金斯<sup>4</sup>寫道:「世界滿載著天主的崇偉」。而白郎

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 霍普金斯: Gerard Manley Hopkins (1844~1889), 英國詩人、耶穌會士,始創跳韻節奏,影響廿世紀英詩韻律法甚巨。

寧<sup>5</sup>形容說:「每一個普通的小樹叢都燃燒著天主,凡看見的人, 脱下他的鞋子<sup>6</sup>,其餘的人則坐在樹叢旁,摘取黑莓。」「見你 們所見之事的眼睛,是有福的」(路+23)。

不只我們在神內的最後轉化應受到尊敬,所有達到此一目的的方式亦然,全都是神的禮物或聖事,因爲係出自天主的手。 回應受造界的有形美麗,使靈魂能更敏捷地凌空高飛,翱翔於 稍露端倪,卻仍看不見的境界。

「啊!無形可見的世界,我們看見你,啊!不可捉摸的世界,我們捉摸到你,啊!不可知的世界,我們知道你,不可把握的,我們緊握著你!.....天使守住他們的古老地方;只轉動一個石頭,張開一面翅膀!那是你們,是你們疏離的面容,錯過極其輝煌的事蹟。」(湯普生)<sup>7</sup>

聖神有創造力,也能光照人。因著在聖神內的成長,及新的洞見,靈魂的創造力也增加。這個創造力的洞見與過程,和 默觀有著明顯的相似。藝術家使用普通的材質、日常的東西, 運用內在的眼光,以不同的觀看方式,對常見的事物做出嶄新 的解釋。透過內在的連繫和自我表達,藝術家能使有興趣的觀

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 白郎寧: Elizabeth Barrett Browning (1806~1861), 英國女詩人, 有著名的詩集《來自葡萄牙的十四行詩》 (Sonnets from the Portuguese), 歌頌與其夫羅勃 (Robert Browning)的愛情。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 參見《出谷紀》三章 2~5 節。

湯普生: Francis Thompson (1859~1907),英國詩人,著有「天上 獵犬」(Hound of Heaven, 1893),描寫一個逃離神的詩人,被神追逐而後被捉到的過程。



看者,透過藝術家的眼光,以一種新方式看見「真實」。先前可能沒有留意的某個人或背景,此後能以一種不同的光明被看出來。就某種意義而言,這好似聖人們凸顯福音中某一面向的方式,從熟悉的經文中彰顯出來,置入新的視野中。

二十年來,我是赤足加爾默羅默觀修會的在俗會員。從一開始,我感到身爲一個藝術家,已預定使我傾向於默觀祈禱,但我不知道爲什麼。我知道的是,無論是默想或畫圖,所經驗的是相同的意識狀態。

藝術家描述作畫的過程,聽起來好似在談論默想。他們說 進入另一個意識層面,有一種新的眼光,且與對象「合一」。 正當在創作時,所經驗的感受是超越時間的,感到放鬆,卻又 警覺和非常留神。還有一種意識,超脫周圍發出的任何吵鬧和 活動;他們可能覺察到人們在說話,但不會留下印象,他們不 會感到被迫去回應。

對藝術家而言,所有的面孔都是美麗的,因爲藝術家本能 地超越外表的模樣,直指內在的真正「存有」。藝術家「凝視」 實體,吸收並與實體合一,感覺並同化每個人的境況,使之成 爲藝術家內在自我的一部分。此內在的關係,遂變成外在的表 達,呈現在圖畫、音樂、雕刻、寫作、戲劇、舞蹈等等。一群 畫家描繪相同的模型時,會顯露出個人的詮釋,好似我們每人 反映出獨一無二的天主形像時,會把自我也融入其內。

藝術家善於接納、開放且沒有偏見,以敬意接納呈現於其內的凝視之物,欣賞滿樹繁花盛開的壯麗美景,或一張衰老憔

Mr,

悴的面容,毫無批判或操控。內在的凝視尋求每個人、樹木、 動物或石頭的真實核心,好能表達出那特別個體的獨一無二。

創造力並不局限於藝術創作的固定範圍內,而適用於所有 人、所有的活動。一個全新的觀點是必須的,無論是尋求醫治 人的人、餵養饑餓的人、建築新城市的人,或是老師向學生顯 示學習能夠是有趣的、廚師準備愉快的膳食、園丁照顧花草樹 木,亦或春雨過後享受安寧的散步,在在都需要有新的眼光。 明晰的視野影響心態,發展出一種溫和的體貼,意識到和每一 個人、動物及大地的內在連繫。

創造的想法與毀滅的想法恰恰相反;積極的建設和修復, 與消極的拆毀和歸罪互相對立。創造力的著手動工,其本身是 愉悅的,使得工作生趣盎然,而非無聊或抹煞人性。

現在,科學的研究不只解釋創造和默觀之間的關係,也確定祈禱的創造傾向對人人都是可能的。貝蒂·愛德華(Betty Edwards)是加州的一位藝術老師,她的博士論文中報告她的研究結果,這是在加州技術學院於 50 至 60 年代期間的研究。有一組由斯派里博士(Dr. Roger W. Sperry)<sup>8</sup>帶領的科學家,實驗人的左右兩個半腦。實驗的結果,減少一群癲癇患者的猛烈發作,顯示出左右腦接受訊息及其過程各不相同。

佔「較大」的左腦,負責的是分析的、言語的、推理的、 實際的和有時間性的。所有這些特性,通常被歸類爲「男性」。

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Dr. Roger W. Sperry:於 1981 年,和兩位美國人一起榮獲諾貝爾醫學獎,他也是宗座科學學院的院士。



佔「較小」的右腦是直覺、整全的、能理解比喻,而且好 像與觀念無關,不受限於時間,能接納不完全了解的,對於天 主那無法解釋的奧秘,也能吸收並同化成他的一部分。由於這 些「右腦」的特性,基本上是女人的天性,也許有助於解釋在 大部分宗教集會中,婦女之佔優勢。分析、推理的「男性」左 半腦,基於男人的天性,在舉步向前時,常訴諸理由和事實。

大腦的男、女特性,都能個別地運作,也能和諧地共存,如同男人與女人亦然。世上的男人,有意識或潛意識地,相信自己優於女人,壓抑所有被視爲女人的特性,視之爲「軟弱」的記號,因此阻止其靈魂內女性面的靈性發展。但這對於那有靈修或創造力的男人來說,似乎不成問題。謙虛的男人,不輕視任何人,對從別人深處放射出來的、誘使人成長的反映,是開放的。那些相信女人是次等的世俗男人,把自己給封鎖了起來。我們無法接受只有一半、而不要另一半的天主容貌。這個肖像會失去平衡。

「讓我們照我們的肖像,按我們的模樣造人。......祂 於是造了一男一女。」(創-26~27)

神性與人性中的男女性別是不能忽視的。創造男人與女人 時,天主在祂的自然法則內,立定了不同的功能。男人和女人, 互相平等,但各不相同,各以其特有的生命狀態,反映出神性 的獨特面。此外,在靈魂的本質內浮現出一個心靈的「雙胞胎」, 或說完全的「另一位」,如同有待發展的潛能,由於靈魂具有 天主的本質,這個隱藏的潛能,包含在神性的屬性或特性中,



必須得到圓滿的發展與整合,好能反映出聖三的圓滿和諧。天 主的尊貴、權威和大能,必須以祂的溫和、寬仁、憐憫、謙虛, 及所有不是世俗所欣羨和追求的特性,來予以平衡。

男性和女性並非互相競爭,而是互補,且彼此成全。必須 互相尊敬和重視,甘心樂意彼此協助,在天主的愛上成長,這 樣反而會加深彼此的愛。我們活出古老問題的「承諾」,「我 是我兄弟(或姊妹)的守護人嗎?」夫妻之愛,互相接納,鼓舞 靈性上的對立得以均等地成長。個人靈魂的靈性成長,反映出 他的最佳能力,亦即天主的許多面向,因神性之愛的帶領,達 到超性的境界,成爲祂的「平輩」和新娘。

「因為愛的特性,正是使愛人和所愛的對象平等。由 於在此境界的靈魂擁有成全的愛,於是**她被稱為天主聖子 的新娘,意謂蓍和祂平等**。處於此友誼的平等中,雙方的 所有物係共同擁有,如同新郎親自對祂的門徒們說的:我 稱你們為朋友,因為凡由我父聽來的一切,我都顯示給你 們了。」(靈歌28·1)

靈的運作貫徹身、心,而非局限或限制身、心。正如恩寵 建立在本性上,靈性建立在我們人天生的傾向或性格上,左右 腦的作用和特性,似乎與另一個無形的眞實平行,即靈魂的雙 重屬靈的天性。要成爲相稱於天主的另一方,靈魂的兩邊都要 達到成全。爲了生命的整合與圓滿,左右腦及其所有的積極特 性都要發展。

「創造的過程具有女性的特質,創造的工作來自潛意



識的深處。」(C.G. Jung, Modern Man in Search of a Soul, p.170)

科學界肯定身體左右腦具有男性與女性的面向,就像先前透過心理學,承認在人靈內,具有不可見的男性與女性的潛能。 榮格描述在女人內具有潛在的男性 animus,而在男人內,則有 潛在的女性 anima,有如「靈魂生命的另一邊」。依循心理學的 路線,榮格達到與許多聖人和靈修作家們在靈性旅程上相同的 結論。《榮格全集》中說道:

「因此,真我即是我們内的天主。」

「只有人能有意識地順從內在聲音的力量形成個性。」 「我的所有病患中,那些處於人生後半輩子的人—就 是說,已過了卅五歲—他們的問題,最後無一不是求助於 在生活中尋求宗教的寄託。這麼說是萬無一失的,他們都 感到病了,因為他們失落了每一世代賦予後繼者生活的宗 教,而且任何人都無法得到治癒,如果他們未能重新得到 宗教的全貌的話。靈性的需求,在這個時代透過心理學的 發現,已昭然若揭。」

「内在的聲音是一種更圓滿的生活,及更寬廣、更全 面意識的呼聲。」

默觀的靈魂生活在未來的邊緣,因爲他活在天主內,而天 主則存在於有限的時間外。默觀的靈魂活在準備就緒的狀態 中,聽聞遠處的雷聲,感到急切的迫近,一種即將來臨的前奏, 當下矇矓不清,無法清楚界定,但卻準備好了,平靜地等待著。

## 第八章 靈修旅途

默觀祈禱提供約會地點給靈魂, 使祂與天主獨處, 好似兩人共同留在無言的交往中。 處在默觀的高境時,

當靈魂與其根源 (天主) 合而為一時,

在天主内

偕同天主、

我們超越時間地經驗祂的存在, 此乃預嘗我們在天堂上的存在。 靈修的發展如同生活,是整體的,其中的各個成分,實際 上是不能孤立或受限的。基本上,這是愛的旅途,而愛並非解 析的對象。愛的活動是凝聚的,吸引人連結且合一。在人心靈 內不斷成長的神性之愛(agape),及日愈明晰的神性反映,必 然導致神與人合一,成全的靈魂在肖似中融合於天主。

聖女大德蘭和聖十字若望,這兩位加爾默羅會的神秘聖師,受天主的默啓,在能描述的心靈之事範圍內,述說靈魂的靈修進展。在他們的著作中,大德蘭和若望使用種種類比,設法解釋靈修路途中空虛與充滿的過程,及走在這個過程中的靈魂狀況,使許多有相似經驗的靈魂安心。大德蘭和若望都相信,讓靈魂知道自己走在正確的道路上,這是絕對必要的,由於他們牽掛著自己可能走錯路,又害怕那些未知的事物,使得心靈的痛苦愈形劇烈。

「如果上主引導他走敬畏之路,如祂之對待我,要是沒有人了解他,這會是一個很大的煎熬。看到自己的描述,帶給他很大的喜樂,那時他清楚地看到,自己行走的道路。知道必須做什麼方能從一級晉升到另一級,這是很棒的



事。因為我曾受苦良多,浪費好多的時間,不知如何是好, 所以,對於達到此一境界,自覺孤零零的靈魂,我深表同 情。」(自傳14·7)

## 聖十字若望寫道:

「如果沒有人瞭解這些人,他們要不是轉身後退,放棄所走的道路,喪失勇氣……因為他們非常勤奮地走在默想和推理的路上,在本性上疲憊不堪,工作過度,他們想像自己的處境是由於疏忽和罪過。這些(推理默想)對他們都是沒有用的,因為天主已經帶領他們走另一條路,亦即默觀之路,和先前的極不相同……凡處於此境的人應該很有安慰,且堅心忍耐,不要憂苦;他們要信賴天主,祂不會離棄以純樸和正直的心尋求祂的人,在這條路上,也不會不賜予所需要的,直到把他們帶入愛的明亮和純潔的光中。」(黑夜1·10·2~3)

在《靈心城堡》中,大德蘭敘述與天主結合的旅途,好比 從城堡一靈魂一外的房間,逐步地進到最深的中心,即天主居 住的內在住所。在《靈歌》中,聖十字若望述說的旅程,基本 上是一樣的,不過,他的描述受到舊約《雅歌》的啓迪。新娘 /靈魂渴望新郎/天主,她不斷加深的渴望,有如淨化的火, 預備她達到不斷加深的愛。兩部著作都描述在開始時,靈魂覺 察到一份內在的黑暗;沙漠或黑夜的痛苦淨化,在其中,靈魂 的不成全被清空,爲的是被神性的愛和光充滿;以及當時發生 的灌注經驗,而有「觸動」或「愛之創傷」的愉悅喜樂。這些



經驗有時伴隨著出神、神魂超拔、飄浮,好似神性之愛的力量, 從他的腳底掠過一可以這麼說。享受這愛的觸動,可能是短促 和偶然的,但其效果卻是永久的。因著每一個接觸,靈魂更深 地沈浸在天主內。當靈魂獲致今生能達到的最高境界時,淨化 階段的痛苦和害怕結束,出神和神魂超拔停止,因爲成全的靈 魂,現在以神性的愛和力量運作。

「我們內的愛得以圓滿,即在於此:就是我們可在審判的日子放心大膽,因為那一位怎樣,我們在這世界上也是怎樣,在愛內沒有恐懼,反之圓滿的愛把恐懼驅逐於外,因為恐懼內含有懲罰;那恐懼的,在愛內還沒有圓滿。兒子的愛和奴隸的怕懼,是不可能合在一起的。(若壹四17~18)聖女大德蘭的非凡經驗,有助於清楚地交待靈修旅途的不同階段,寫出一個明確的樣本,而且記錄下來。靈修發展的不同層次,及靈魂在這些階段中的境況,首次以靈魂的直接經驗敘述出來。

由於這兩位加爾默羅會士,極完整地描述了靈魂與天主結 合的路程,這條靈修道路通常被稱爲「加爾默羅會之路」。事 實上,這是更爲普遍的。聖經中顯示出,宗徒們也達到神婚之 境。如果宗徒們敘述他們的心路歷程,我們就會有更早的記錄, 無疑地,他們的經驗必會相似大德蘭和若望。天主獨特地領導 每一個靈魂,靈魂各以其方式領悟靈修歷程,然而,歷經淨化 與光照,靈修道路上的陽光與陰影,其基本的進程是一樣的。

在保祿的「悔改 metanoia」或歸化之前,先有「變容的經



## 驗」引領:

「所有坐在公議會的人都注目看他,見他的面容好像 天使的面容……斯德望卻充滿了聖神,注目向天,看見天 主的光榮,並看見耶穌站在天主右邊……當他們用石頭砸 斯德望的時候,他祈求說:『主耶穌!接我的靈魂去 罷!』……掃祿也贊同殺死他。」(宗六15;七55,59)

保祿述說他的悔改時,並沒有直接談及這個事件,不過, 一個像這樣充滿恩寵的經驗,必定觸及他的內心深處。天主在 靈魂內工作,無論理智是否有意識地覺察祂的行動,天主總是 等待著最小的同情和愛的記號,等待一個縫隙,好能進入靈魂 內,聖神彷彿水,不只滲透,還會擴大這道縫隙。透過靈魂防 衛中的裂縫,神性的光明開始喚醒靈魂的隱藏潛能。

「掃祿還是向主的門徒口吐恐嚇和兇殺之氣……當他前行,快要臨近大馬士革的時候,忽然從天上有一道光,環射到他身上。他便跌倒在地,聽見有聲音向他說:『掃祿,掃祿,你爲什麼迫害我?』他答說:『主!祢是誰?』主說:『我就是你所迫害的耶穌。但是,你起來進城去,必有人告訴你當作什麼。』陪他同行的人站在那裏,說不出話來;只聽見聲音,卻看不見什麼人。掃祿從地上起來,睜開他的眼,什麼也看不見了。人們牽著他的手,領他進了大馬士革,三天的工夫看不見,也不吃,也不喝。」(宗九1.3~9)

這位心靈沒有準備的靈魂,與神性的強勢臨在相遇,留下 了創傷,雖然是暫時性的,保祿身上的受傷,使他立即置身於 感官的黑夜。這麼一個突然的轉變方向,使得其他門徒還是怕他:「眾人都怕他,不信他是門徒」(宗九27)。巴爾納博卻「給他們講述掃祿在路上怎樣看見了主,主怎樣給他說了話;他又怎樣在大馬士革因耶穌的名字勇敢講道」(宗九28)。

此後保祿的所有餘生,被帶領歷經沙漠和綠洲,亦即靈魂 旅途中的痛苦與愛。「痛苦是你受訓練的一部分,天主對待你 們,如同對待子女」<sup>1</sup>(希+二7)。

「我們在各方面受了磨難,卻沒有被困住;絕了路,卻沒有絕望;被迫害,卻沒有被捨棄,被打倒,卻沒有喪亡;身上時常帶著耶穌的死狀,為使耶穌的生活也彰顯在我們有死的內身上.....縱使我們外在的人日漸損壞,但我們內在的人卻日日更新,因為我們這現時輕微的苦難,正分外無比地給我們造就永遠的光榮厚報。」

(格後四 8~10, 16~17)

「我已同基督被釘在十字架上了,所以,我生活已不 是我生活,而是基督在我内生活。」(迦二20)

基督在祂的光榮中,超越時間,處於「永恆的現在」。祂 的自我犧牲,是獻給天主聖父的完美祭獻,所欠缺的,是世代 以來,基督在時間內沒有以有形的身體臨在。這個臨在,有賴 於許多人一男人和女人一來完成,祂以屬靈的方式準備且轉化 他們,使之成爲祂的肖像。經由這些無數的人,基督在每個世 代「降生成人」,愛、受苦、死亡和復活,戰勝罪惡與死亡,

此引言的前半句與思高聖經略有不同。



如我們所知道的,直到時間的終窮。

「如今我在爲你們受苦,反覺高興,因爲這樣我可在我的內身上,爲基督的身體—教會,補充基督的苦難所欠缺的;我依照天主爲你們所授與我的職責,作了這教會的僕役,好把天主的道理充分地宣揚出去,這道理就是從世世代代以來所隱藏,而如今卻顯示給祂的聖徒的奧秘...... 這奧秘就是基督在你們中作了你們覺得光榮的希望.......我就是爲這事而勞苦,按祂以大能在我身上所發動的力量,盡力奮鬥。」(哥-24-27,29)

「吁!灼燃的火焰,愛的聖神,請降臨於我,在我的 靈魂内使聖言再度降生,使我成為祂的另一個人性,重現 祂的整個奧蹟。」(真福聖三·麗沙)

如同聖女大德蘭,聖保祿也有神魂超拔的經驗,獲得神性 之愛的大量灌注。天主在靈魂內的這個行動,淨化且神化靈魂, 帶領保祿達到神婚的境界。

「我就來說說主的顯現和啓示。我知道有一個在基督内的人,十四年前,被提到三層天上去—或在身內,我不知道,或在身外,我也不知道(這至高之天,按聖女大德蘭的用語,即是第七重住所,神婚完成於此)......他被提到樂園裏去,聽到了不可言傳的話,是人不能說出的。」(格後十二1~4)如同宗徒們,聖女大德蘭和聖十字若望在世時,都得到神婚的恩寵。

「在神婚的結合中,所發生的是很不一樣的。上主顯



現於靈魂的中心,不是以想像的神見,而是理智的神見, 但卻比所說的更微妙,如祂顯現給宗徒們,當祂對他們說 『祝你們平安』時,並沒有從門進入。在這裏,天主頃刻 間通傳給靈魂的,是如此大的秘密,如此崇高的恩惠—而 靈魂所體驗的,是這麼至極的愉悅—我不知要用什麼來比 喻……人不能多說—在人能理解的範圍內—除了這個靈 魂,我是說心靈,與天主成為一個……天主一直渴望著, 與祂的受造物這麼地結合,就像那已經結婚的,不能分離, 祂也不願和靈魂分離。」(靈心7·2·3)

「這個神婚遠非訂婚所能相比,因為神婚是在心愛主 内的全然神化,在這裏,雙方以某種愛之結合的極致,各 委順自我的全部所有,靈魂因而成為神性的,在今生可能 的範圍內,藉分享而成為天主……這是今生中能達到的最 高境界……於此境界中,完成於兩個本性之間的結合,以 及天主與人之間的交往是這樣的,即使兩者都沒有改變其 存有,雙方都顯示出如同天主。」(靈歌22·3~4)

若要達到這個崇高的境界,聖十字若望提醒他的讀者,他 們必須藉助黑夜。在能被充滿之前,靈魂必須先倒空。

「這個黑暗的夜是天主進入靈魂内的一個湧流,煉淨 靈魂本性和心靈上習慣的無知和不成全,亦即,默觀者所 謂的灌注的默觀,或神秘神學。經由默觀,天主隱密地教 導靈魂,傳授給他愛的成全,但靈魂卻沒有做什麼,也不 知道這是如何發生的。只要灌注的默觀是天主那充滿愛的



智慧,就會在靈魂内產生二個主要的效果:藉著煉淨和光 照靈魂,預備他以愛和天主結合。」(黑夜2·5·1)

「在他内導致這個黑暗的默觀,因為他已經處在更靠近天主的地方……當靈魂愈靠近天主,由於他的軟弱,他愈感到濃厚的黑暗,深沈的隱晦;就像愈靠近陽光,由於眼睛的虛弱和不純潔,愈感覺燦爛的光輝造成的黑暗與痛苦。因此,天主的靈光這麼浩大無際,又這麼超越本性的智慧,當這光愈靠近時,導致本性的理智盲目和黑暗。」(黑夜2·16·11)

「一個人絕對無法獨自完成這個工作,如我們將要說明的。天主使他死於非天主本性的一切,剝光他的舊皮,使之能穿上新的。所以,是祂使你的青春更新如鷹 (詠一〇三5) 穿上新的自我,如同保祿宗徒說的,成為按照天主的肖像所造的新人(弗四24)。這一切事,無非是以超性之光,光照人類的理智,使之成為神性的,且與神性結合;把天主的愛灌輸給意志,使之不再亞於神性,而且絕不會以非神性的方式去愛……因此,這個靈魂成為天上的靈魂,充滿天上的氣息,說他是人,其實更是神。」(黑夜2·13·11)每個靈魂與天主間愛的關係,都要達到圓滿的神婚,好能分享天堂上聖三的生命。許多聖人們還在此塵世時,便已蒙天主帶領,達到這個卓絕的高境,呈顯在人眼前。大德蘭不凡的神秘經驗現象,不只幫助她在愛上成長,而且以恩寵啓迪她,使她把天主在她靈魂內的工作傳達給讀者。這些事件中的許多見證,顯然地,所發生的是些超自然的現象,已超越人的能力,



而無法理解或解說--很明顯是天主的介入。

大德蘭所處的時代,普遍地認為女人「沒有做心禱的腦袋」。那也是恐怖宗教法庭的時代,任何的靈修觀念或著作, 凡受到懷疑者,常會被關起來或處死。想想當時的固定思考模式,天主必須介入來保護大德蘭和她的著作,這是不足爲奇的。

「有一次,我正納悶,爲什麼我幾乎不再有公開的出神,我聽到:現在這已不需要了;對我想達成的計劃,妳 已有足夠的認可。」(聖女大德蘭《靈修見證》9)

大德蘭在她的第一部著作《自傳》中,坦誠地寫出她的靈修經驗,即使當時她並不了解自己所經歷的。雖然很害怕和痛苦,她繼續在信德的黑夜中前行。只有在她回顧並反思自己的經驗時,大德蘭才能看到整體的全貌。達到神婚之後,才除去這朶「不知之雲」,心靈的「沙漠」已然越過,在神性智慧的光照下,「黑夜」變成璀璨光明。大德蘭那時寫下她的《靈心城堡》,是受到神的默啓而寫的,這本書嘉惠所有跟隨她走這條「捷徑」的默觀靈魂。

「就我所能了解的,進入這座城堡的門是祈禱和深思細想。」(靈心1·1·7)

養成定時祈禱的習慣是絕對必要的。我們不只藉著修行祈禱來學習祈禱,也藉著加強理解力。「我想對妳們解釋的事,沒有經驗的人會很難理解」(靈心1·1·9)。要知道,天主的活動,及祈禱的階段,是無法整整齊齊地劃分出來的。大德蘭採用住所做爲象徵,以之表達言語所無法形容的。



《靈心城堡》的前三重房間或住所,指的是大部分成年人的靈魂境界,他們相信天主,誠懇地努力度良好的生活。在這三重房間中的靈魂,他們的祈禱通常是「推理的祈禱」或「自修的」默觀,亦即大德蘭所謂的「收心祈禱」。她所說的祈禱的類比,及《自傳》中的四水,大德蘭形容祈禱的初學者,有如「從井汲水」,因爲他需要費力地工作。「用理智推理的工作,即所謂的從井裏打水」(自傳11·10)。

大德蘭解釋說,這些靈魂,由於日常生活的狂熱步調,可 能覺得需要默觀祈禱,他們很難「進入自己內」,因爲他們「這 麼習於忙碌外在事務」(靈心1·1·6)。

大德蘭承認,自己修道生活的前廿年,比較是活在表面, 而非過著有深度的生活。

「好幾年來,常常在我決定用來祈禱的那個小時裏, 我掛心著時間到了,超過我該留在那裏的時間......我不知 道,擺在我面前的是何等沈重的補贖,往往去祈禱時,毫 不感到意興勃勃,而只是在修行祈禱時收斂自己。」 (自傳8.7)

大德蘭認為,在基督聖像前的歸化經驗,是她祈禱生活的 轉捩點。

「聖像展現出遍體鱗傷的基督……我望著聖像,看到 祂那個模樣,萬分痛心……我深深地感到,爲了這些聖傷, 我對祂的感恩是多麼不足,我覺得,我的心要破碎了。我 跪倒在祂面前,淚流如注。……我說,除非祂賜給我向祂 懇求的恩典,我不要從那裏起身。我相信這確實有益於我,



因爲從那時起,我持續地在進步。」(自傳9·1~2)

《靈心城堡》中,本性與超性祈禱之間的界線,在於第三和第四住所之間。若要越過這個界線,先得承受對所緊握的自我完美形像的一個「裂縫」,即「悔改 metanoia」或「再生」的事件,喚醒靈魂的官能。透過這個裂縫,治癒、神性的光明方能徹入其內。此乃引導靈魂的光明,不過靈魂必須甘心接受領導,放棄在心靈領域內的操控。靈魂於其「再生」或歸化的經驗之後,必須具有「靈性孩童」的心境。

從第三過渡到第四住所,對靈魂而言,可能是最難的一步, 但卻是達到新境界必須跳躍的。靈性的世界,全是天主的管轄 地。我們無權要求天主的生命,不過,爲了得到祂慷慨的自我 給予,靈魂必須有所準備和開放。在自然界裏,人們成熟,且 達到獨立、自制、能幹、管理自己的生活,這是很重要的。對 有些人來說,謙下自我,承認需要幫助,他們認爲是不可思議 的。在靈性的領域內,個人的軟弱與無助的經驗,絕非來自閱 讀書本,或只是觀念上的相信而已。

這份對個人心靈狀況的新洞察,是以靈魂的官能「獲知」的,此係來自經驗的一種內在的認知。「最純潔的痛苦,帶來最親密和最純的認識,從而導致至純和至高的喜樂,因為此乃得自更深之處的認識」(電歌 36·12)。這是聖女大德蘭主張的自我認識,在整個靈修路程中是不可或缺的。

靈魂下到自己內的每個階段,有如打開另一間封閉的內 室,經過清除和修復之後,方能領受神性的光照。神性的愛火



照亮道路,催促靈魂繼續不斷地深入,當他前行時,燒灼內在的傷口。「烈火在他前面先行,焚燒他四周的敵人(即我們的罪和過錯)」(詠九七3)。愛火使靈魂對往昔犯罪感到羞愧而悲傷,並且加強予以改善的決心,此一心靈狀況,促使德行繁榮茂盛。

我們不只在每個內在的層面經驗這黑暗,也必須接納黑暗,視之爲自我的一部分。因爲在前三重住所的人,有意識地努力於克制和克服壞習慣,這個黑暗尚未穩定。處於此境的人通常會對他自己有蠻好的評價,而現在那個形像已然感受到威脅,必須以新的光明來檢視。驕傲自負得擺在一邊,如大德蘭所言:「謙虚是真理」。

前三住所指出我們在掌控之下的範圍,但它只不過是冰山上的頂端。一個人也許已管理好壞習慣,可是這些不成全的根基,延伸達及更大的心靈領域,也必須予以清除。這是天主的疆域,惟有祂能做這些事。「感官部分所有的不成全和錯亂無序,都根源於心靈,從心靈中得到它的力量」(黑夜2·3·1)。

就像我們不能把天主在靈魂內的活動、靈魂的旅途,或在 祈禱內的成長,分解化爲分開的個別體,人是個合成體,其中 的不同成分是不能分離的。身、心、靈之能分開,只存在於人 的言語或思想中。在靈修與心理學的領域裏,尤其是互相重疊 與影響。我沒有受過心理學的訓練,也不熟悉其所有的專用術 語,但卻必須接觸其中有些互相影響的部分,從靈修的角度來 加以探討。

猶如並排的水晶柱,靈魂的男性面和女性面延伸到內在的



深處。人類精神的這兩面,相對於全然光明的神性,其本性上是黑暗的。當靈魂在每一層次上打開它「封閉的內室」,接納神性的光照時,這個向來被稱爲靈魂的「黑暗」面,其實並非如此之「惡」,彷彿它有行惡的能力、是「原始」或未開化的、甚至隔絕了神性的光明一般。在自由意志和理性下所選擇的行動,經由這些能力,才涉及罪惡,就像誘惑本身不是罪惡,而只當人同意時才是罪惡。耶穌—與我們一樣具有神性和人性—經驗到所有人性黑暗面的可怕,及其罪惡,「好似」祂也有罪及犯罪的後果一般,但祂自身卻毫無個別的罪惡,也免於所有的過犯。

對我很有幫助的,是去描繪 anima(男性內在的女性潛在個性),或說男人內較沒有發展的女性面,這有如他的原始、靈性的「雙胞胎」,已被社會封鎖,是受挫折和叛逆的,就好像海倫。凱勒(Helen Keller)小的時候,關鎖在她自己內,無論是人性或神性的愛,什麼愛也達不到她,她不能看、不能聽,也不能和其他人交往(這也可能是相當切實的地獄模樣)。由於愛、接受、堅忍,「靈魂生命的另一邊」(榮格)方能達到最圓滿的潛能,而能整合成一個完整的人。

「在那沒有愛的地方,給予愛,你會引出愛來。」 (聖十字若望《致書降孕·瑪利亞》)

對女人而言,則是 animus,或說是靈魂的男性面,也必須 漸漸地發展和同化。我很同情男人,因爲他們天生比較難接納 和發展女性面,及其溫柔的特性;女人則比較容易接受和發展 她們的男性特質。不過,只要男人壓抑這些天生的屬性,亦即



屬於女性類別的特質,他們永不會完全承認男女平等。他們由 於此一心態而受阻,其心靈的不平衡破壞性地投射出來,毀損 其內在的女性/男性的關係。至論他們的靈修生活,則會抑制 靈魂的發展,妨礙神性的湧流。

在聖十字若望的詩歌與註解中,靈魂不斷發展女性面是很明顯的。靈魂的委順態度,即所謂的女性特質,是神性結合與神婚絕對必要的。「這個神婚……是在心愛主內的全然神化……各委順自我的全部所有,靈魂因而成為神性的,在今生可能的範圍內,藉分享而成為天主。」(靈歌22·3)

大德蘭開始寫她的城堡比喻時,強調在整個靈修旅程中, 都必須有自知之明和謙虛。

「對於任何一個修行祈禱的靈魂而言,這是很重要的,無論或多或少,不要退步,也不要留守在一個角落……啊!要是留在自我認識的房間就好了!這個房間多麼重要!—瞧,妳們懂得我—即使是已被天主帶進祂居所的人,也很重要。無論這靈魂已達到何等高境,他絕沒有别的什麼要修行的,甚至他也不能不渴望自我認識。因為謙虛常在工作,如同蜜蜂在蜂巢内釀蜜,沒有謙虛,一切都會失去……當我們尚在塵世,沒有比謙虛爲我們更要緊的。」(靈心1·2·8~9)

大德蘭勸告靈魂,不要因專注於自己的可憐和犯罪,而過 於憂慮,而要以心神直接注視天主。

「在此,他會比想著自己更認清自己的卑微。.....我



認為,如果不力求認識天主,我們則無法完全認識自我。 注視著祂的崇偉,我們會觸及自己的卑微;看著祂的純潔, 我們會見到自己的污穢;深思祂的謙虚,我們會看見自己 離謙虛有多遠。」(靈心1·2·8~9)

以上這段指出,在默觀祈禱中,靈魂的心態與意向是很重要的。靈魂充滿愛地凝視天主及其屬性,透過表面上的「裂縫」,逐漸被靈魂吸收,使靈魂開放且易於接納神性的灌注。

「即使這是在最初的住所,還是非常豐富,且極其實貴,如果靈魂逃脱其中的爬蟲(過失),必會向前邁進。……不過在這裏,靈魂仍全神貫注於世界,並且專心一意地尋求他們的滿足和虛榮、他們的光榮和虛偽,他們靈魂的容器(亦即感官和官能),尚未具有…力量…很容易被打敗,雖然他們可能常懷有渴望,不願冒犯天主,也實行善工。凡看見自己處於此境的人,必須盡可能地親近至尊陛下……都必須有來自天主的力量賦予我們。」(靈心1·2·11~12)

「而非常適當的是,為了要進入第二住所,得致力於輕視不必要的事物和事業,每個人要配合自己的身分行之。」(靈心1·2·14)





大德蘭寫道,第二住所「屬於那些已經開始修行祈禱的人, 他們已經明白,不停留在第一住所是何等重要」(靈心2·1·2)。 她描述一個可能的歸化經驗,其情況是「來自主的召喚」;

「這些人聽得到主對他們的召喚;因為他們更靠近至尊陛下的居所……(這些召喚)是指從善人或道理聽來的話語,或是從好書中讀到的,或藉所聽見及天主感召的許多事,或由於生病及磨難,或者也透過祈禱時,於片刻間天主教導的真理;無論這些片刻時間如何散漫,天主極其珍視。修女們,妳們不要小看這些初步的恩惠,如果沒有即刻答覆上主,也不要憂傷,至尊陛下深知如何等待許多天、許多年,尤其當祂看到有恆心和善願時。在此,恆心堅持最為需要,因為有恆者必會大有所獲。」(靈心2·1·2~3)

「凡開始修行祈禱的人,其全部的志向—妳們不要忘記這事,這是非常重要的—必須是盡力勤勉地工作、下決心、備妥自己,使意志能翕合天主的旨意……在神修道路上,能達到的至高成全,完全在於此翕合天主的旨意。……妳們不要以為,成全乃在於更多聽不懂的阿拉伯話,或在於不知道和不明白的事。成全地翕合主旨之中,涵括我們的所有美善。」(靈心2·1·8)

「如果有時候跌倒了,妳們不要沮喪失望,而不再力求上進。即使從這個失足中,天主也會取出善來......我請求那些尚未開始進入自己內的人,要開始這麼做;至於已進入的人,不要讓戰爭使他後退。......若認為我們要進入



天堂,而不必進入自己内,這是荒謬離譜的。」(靈心2·1·9、11)

談及進入第三住所的靈魂,大德蘭說:

「由於天主的良善,我相信,在世上有許多這樣的靈魂。他們非常渴望不開罪至尊陛下,甚至避免犯小罪、愛做補贖、長時間收心、善用時間、對近人行愛德,並且其言談、衣著和管理家務非常得體—這些人樣樣都有。的確,這是個令人渴望的境界,看來他們沒有理由不進到最後的住所,如果他們渴望,上主不會拒絕,這是個美好的預備,使人博得所有的恩惠。」(靈心3·1·5)

大德蘭表示:「光是說要,是不夠的」(靈心3·1·6),因 爲在此階段,個人仍能處在平常的狀況中。若要進入祈禱的超 性領域,靈魂必須答覆「天主的召喚」,逐漸地放棄虛假的自 我形像,承認必須改善,並忍受沙漠的乾枯。這樣會導致靈魂 的意志翕合主旨。「無疑地,如果在此赤裸和超脱一切中,恆 心堅忍,必會得到所追求的」。問題則在於「我們是『滿足』 的愛好者,而非『十字架』的愛好者」(靈心3·1·8~9)。

「天主常願意祂所揀選的人覺察他們的可憐,稍稍取 回祂的恩惠.....我認為這個愁苦是來自天主的大仁慈;雖 然是缺失,卻非常有益於謙虛。」(靈心3·2·2)

「請相信我,整個事情不在於有否常穿修會的會衣, 卻在於力求實踐德行,在一切事上,屈服我們的意志,交 付於天主,使我們的生命合乎至尊陛下的安排,渴望祂的



聖意成就,而非我們的。」(靈心3·2·6)

至於第四住所,大德蘭說:「我已非常詳盡地述說了這個住所,因為我認為,正是這個住所,有更多的靈魂會進入」,而且「本性與超性在此融合一起」(靈心 4·3·14)。理由是,這是新的前進方式。在進入靈性領域的入口處,天主「遇見」靈魂,親手牽著他,如同帶領小孩子。聖十字若望稱處於此境的靈魂爲「瞎子」。由於靈魂享有心靈的安慰,他的情感和欲望已被誘導,離開了純世上的愉悅。不過,他需要用點時間來學會品嘗「瑪納」,因爲靈性的食糧更加微妙和精緻。由於決心,及因爲開始專注於神性之愛而堅強,靈魂發展出一種新的方式去觀看、愛、思想和行動,不只是人性,更是神性的方式。

「超性的經驗始於此處,這也是極難解釋清楚的。…… 為了達到這些住所,好像必須在其他的住所留守許多時間;雖然一般而言,是必須停留在剛說過的那些房間,但 卻沒有固定不變的規則……因為上主在祂願意的時候,按 祂的意願而賜予,且賜予祂願意給的人,由於這些恩惠全 是祂的,祂沒有委曲任何人。」(靈心4·1·1~2)

灌注的祈禱始於第四住所,對大多半的靈修孩子,當虛假的自我逐漸地剝除,天主充滿愛的上智,會一點一滴地灌注進來。靈修的成長係「逐漸形成」的,而不在於靈魂有多少的感受或理智的領悟,大德蘭教導靈魂必須做些什麼。

「為了在此路上有長足的進步,及登上我們想望的那 些住所,**重要的不是想得多,而是愛得多;凡是最能喚起** 



你們去愛的,妳們要這麼做。或許我們不知道愛是什麼, 我不會感到非常驚奇,因為愛不在於濃厚的歡愉,卻在於 懷著強烈的決心,渴望凡事悦樂天主.....這些是愛的標 記,妳們可不要以為愛是在於不想别的事,或以為如果稍 有分心,什麼都會失掉。」(靈心4·1·7)

即使理智有所牽掛,愛的關係仍然持續著,分心是人之常情。不要爲此而過分心煩意亂,這是很重要的事。

「通常思想快速地飛馳,只有天主綁得住它,當我們與天主如此緊密地結合時,好似我們已相當地與身體分離。我曾體驗過,我認為,我靈魂的官能專注於天主,且收心斂神地與祂在一起;另一方面,思想卻喧嘩不已,令我傻眼……然而,靈魂可能在非常靠近中心的那些住所中,完全與天主結合一起,思想卻在城堡郊外,遭受毒蛇在數的折磨,也因受苦而立功勞。因此,我們不該驚惶不安,也不該放棄祈禱……所有的不安和磨難多半來自我們不了解自己……。甚至就在今世,當靈魂達到最後的住所時,上主便釋放靈魂脫離這些悲慘的境況。」

(靈心4・1・8~9.12)

大德蘭稱第四住所開始的灌注祈禱爲「寧靜祈禱」。在其它一些著作中,大德蘭也稱較深的收心爲「寧靜祈禱」,這顯示出區分或分析靈修經驗的困難。隨著神性之愛在靈魂內的成長,灌注的祈禱具有更深的特質。靈魂開放且感恩地接受這愛,遠比將之歸類更爲重要。有時上主會給初學者暫時品嘗一下超性的祈禱,「爲了邀請靈魂看看其餘的住所是怎麼回事,使他



們預備好進入其中」(靈心3·2·9)。不過,這段過渡期,從我們自己能做的,到超越我們掌控之外的,即是大德蘭所謂的第四重住所。

在她的《自傳》中,大德蘭稱經由水車或水渠得到的水爲「第二種水」,代表「寧靜祈禱」或初步的灌注祈禱。「第三種水」或「官能的睡眠」,則形容爲「一道溪流或泉水」,這可能是結合的預備接觸,但還不是永久的結合。關於結合的性質,大德蘭寫道:「結合的程度有的深、有的淺」(靈心5·2·1)。大德蘭在《靈心城堡》中也解釋說:

「關於這些內在的事物,有可能和過去在別處說的相 矛盾,這不足為奇,因為過去所寫的,到現在已相隔十五 年之久,在這些事上,或許上主賜給了我比從前更清楚的 領悟。」(靈心4·2·7)

在第四住所中,大德蘭詳述了以下的象徵,形容「有兩個 水源,各有其灌滿水的水槽」:

「這兩個水槽以不同的方式裝滿了水:其一是來自遠方,經由許多水管和技巧;另一則位於水源地,無聲無息地灌滿了水……水大量湧流……大水槽的水滿了之後,會滿溢出一條大溪流,無須技巧也不必興建水管,水源處卻會經常冒出水……其間的不同,我認為,來自水管的水是我所說的『欣慰』,因為是我們以思想得到的……至於另一個水源,水來自其本身,亦即天主。」(靈心4·2·2~4)大德蘭好似有意描述在過渡期間,靈魂可能的經驗,就是



靈魂從準備及開始的推理默想、自修的默觀或收心祈禱,過渡 到天主逐漸滲入靈魂的寧靜灌注祈禱。經由第一種型態,靈魂 在本性和超性祈禱的邊緣徬徨不定,也許有些預嘗或瞥見的經 驗。天主必須帶領靈魂越過,然而沒有初期的預備,靈魂甚至 連邊界都到不了。最初的祈禱始於我們自己「感官與官能」, 終止於天主;第二種祈禱則「始於天主而止於我們」(靈心4·2· 4),愉悅從心靈湧流,而爲感官及官能所享受。

大德蘭說,這個經驗不是從內心來的,「而是來自另一個更深的部分,彷彿出自極深處。我想必是靈魂的中心」(靈心4·2·5),神性之愛的灌注擴大愛的能力。

「我認為,在這裏能有所幫助的,乃在於這個『舒展』。事實好像是這樣的,這天上的水開始湧流出來,我說是來自我們內的極深處,擴大並舒展我們整個的內在,導致不可言喻的幸福;甚至連靈魂都不了解在那裏所給予他的。他聞到一種芳香—現在我們所說的—好似內在的極深處有個火爐,從中散發出芬芳的香氣;既不見光亮,也不見火爐;但是熱氣和香氣卻透徹整個靈魂,甚至如我已說過的,多次連身體也得以分享。請留意,請了解我,並非感受到熱氣,也沒有聞到香氣,而是比這些更微妙的事;我之所以這麼說,是為了使妳們了解。……這(心靈的愉悦)不是人能隨意空想的,因為無論如何費力謀求,我們都無法獲得。由此經驗我們得以獲悉,這不是我們的金屬,而是神性上智的純金鑄造的金屬。在這裏,我認為官能並沒有結



合,而是專注凝神,且觀看著,彷彿驚奇於所見的事物。」 (靈心4·2·6)

在每個階段,大德蘭都提醒她的讀者,決定靈魂真正的靈 修成長,不在於神慰和恩惠,而在於施惠近人的愛之動作,因 爲愛的本質是去服務。「我來是為服事人,而不是受人服事」。 增長的神性之愛有個目的,就是要以每個人做爲工具,有益於 治癒和轉化這個世界。

「意志必定以某種方式和天主結合;不過,從後來衍生的效果和行為,可以辨認出這些祈禱的價值,而沒有比證實祈禱更嚴厲的考驗了。」(電心4·2·8)

大德蘭勸告靈魂,對他們的進步,不要過於「斤斤計較」 或評估,因爲這是在天主的手中。這麼做,會把注意力集中於 「自我」,而我們應該做的是「忘掉自己,及自己的利益、舒 適和愉悦」。

「靈魂要把自己交在天主的手中,讓祂隨心所欲地對 待靈魂,盡所能地對自己的利益漠不關心,極力順從天主 的旨意。」(靈心4·3·6)

當理智和記憶尚未完全受淨化之前,屬於意志的愛,能夠和天主結合。除非理智和記憶受到淨化和完全的光照,理智不能領悟它所專注和貯藏的。當官能尚未被天主休止時,理智會徘徊漫遊,因爲它習慣以推理的方式工作,沒有事做時,會像個無聊的孩子,無法專心致志。

「最好是存想著他就在天主面前,及天主是誰。如果 他内在所感受的,使得他全神貫注,好極了;不過,請不



要企圖明瞭這是什麼,因為這是賜給意志的;要留在全神 貫注的享樂中,除了一些愛的話語,不要使勁費力。..... 意志深深地安息於天主,理智的吵鬧使他難受極了,為此, 不要去留意這個騷擾,這麼做會使意志喪失許多它正享受 的,而是要放開理智,整個人交付於愛的雙臂中。」 (靈心4·3·8)

對於這不斷加深的關係,大德蘭指出一些效果。「靈魂在事奉天主的事上,不像先前那樣拘束,而是更加自由自在......不受縛於害怕下地獄......靈魂更充滿信賴地享有天主」;不害怕「做補贖,怕損及健康......怕遭受困苦患難......他的信德更加活潑,也明白,如果爲天主忍受患難,至尊陛下會賜給他恩寵,使他耐心地承受痛苦......總之,所有的德行都有所改善」(靈心4·3·9)。

第五住所中,所經驗的是結合的祈禱。聖女大德蘭在《自傳》中,稱之爲「第四種水」。在《靈心城堡》中,大德蘭將之比喻爲《雅歌》中新娘的「內在酒室」。意志的完全委順,始於微小的事,也是這條路上每一步所要求的,已臻至完全。

「按我所了解的,這個結合即是酒室,上主願意把我們安置在那裏,在祂願意的時候,也隨祂的心意;不過,無論我們如何全力以赴,我們無法進入其內。至尊陛下必須把我們放進那裏,祂自己親自進入我們靈魂的中心…… 他不願我們的意志在這事上有任何參與的份,因爲意志已全然順服於祂,祂也不願官能和感官的門是打開的,因爲它們全都睡著了。然而,當祂進入靈魂的中心時,卻不必



經過什麼門,就像祂進入宗徒們所在的地方,那時祂說: Pax vobis!(願你們平安!)又如同祂從墳墓出來時,沒有挪開石頭。後來妳們會看到,在最後的住所中,至尊陛下多麼渴望靈魂在其中心享有祂,甚至遠超過在此所享有的。」 (靈心5·1·12)

### 大德蘭鼓勵所有的祈禱靈魂:

「實則只有很少的人,沒有進入我現在要說的這個住所。結合的程度有的深、有的淺,為此之故,我說大部分的人進入其中。至於這裏我說的,在這個房間內的一些事件,我確實相信是很少有的;然而,雖然靈魂只不過抵達門口,已是天主對他們的大慈大悲了。」(靈心5·1·2)

每一個靈魂都有潛能獲得這個「默觀的寶貴珍珠……不過 我們當中卻很少人妥當準備自己,去領受上主可能通傳給我們 的……因為在此塵世,我們能以某種方式享有天上的福樂,求 祂賜給我們祂的恩惠,不致因為我們的過錯而失掉什麼,求祂 顯示給我們這條道路,賜給靈魂力量,使他能持續地挖掘,直 到尋獲這隱藏的寶藏(參見:馬十三 44)。而事實是,這寶貝就 真真實實在我們內」(靈心5·1·2)。

大德蘭述說她的結合經驗。她的敘述有助於闡明神秘之愛 與知識的灌注,當這些恩惠避開了受造物的理智與感官時:

「天主使這個靈魂如同呆子,對所有的事物痴呆,好 能將真智慧刻印於其上,結合之時,他看不見、聽不到, 也不明白,這時間常是很短的,靈魂甚至覺得,比實際的 時間還短,天主親自置身於那個靈魂的內在深處,當靈魂



返回已身時,他絕不會懷疑他在天主内,天主在他內。這個確信是很重要的。.....那麼,妳們會問我:如果靈魂看不見,也不明白,又怎能見到真理,或明白真理呢?我沒有說他在當時看見真理,而是後來他清楚地看見真理;不是因為這是個神見,而是因為存留在靈魂內的一份確信,這是只有天主能放入其內的。」(靈心5·1·9~10)

在第五住所,大德蘭以蛻化成蝴蝶的蠶作爲比喻,象徵靈魂的轉化。「由於聖神的熱力,這隻蠶開始活起來」。這成長「完全來自天主賜給我們眾人的助佑.....教會.....辦告解、看聖書及聽道理.....依靠這些方法及好的默想,直到長大成人。這樣的成長便是我認爲最合適的」(靈心5·2·3)。

接著大德蘭寫道:「牠開始吐絲,蓋好屋子,牠則必須死在其中。我願在此說明,這屋子就是基督.....我們的生命隱藏在基督內」(靈心5·2·4)。靈魂開始「編織這個小繭,清除我們的私愛、我們的意志......當靈魂在這個祈禱中時,他真的死於這個世界;出來了一隻白色的小蝴蝶。啊!天主的偉大!靈魂是怎樣從中出來的,從逐漸地封閉在天主的偉大中,而且如此地和天主結合......我告訴妳們,的確,這個靈魂認不出自己了!」(靈心5·2·6~7)

「對於他身為小蟲子時做的工作,他已什麼都不看重了,那工作就是一點一點地吐絲結繭;現在他已長出翅膀.....對聖人們忍受的痛苦,他也不視之為了不起,因為他已從經驗中得知,天主怎樣幫助和轉化一個靈魂,使之



不再像他自己, 連他的模樣也不像。」(靈心5·2·8)

大德蘭警告說:「這麼說或那麼說,我們的生活中都必須 有十字架」;但「我的意思不是說,達到這裏的人沒有平安, 他們有平安,而且是很深的平安」(靈心5·2·9~10)。

大德蘭堅持,非凡的靈修經驗爲結合並不是必須的,必須 的只有翕合天主的旨意:

「既然進入其中會有如此的豐收,對那未蒙上主賜予這麼超性恩惠的人,不要讓他們感到敗興失望是很好的; 真正的結合是能夠好好地去獲取的:藉著我們上主的助 佑,如果我們努力求取,使我們的意志完全專注於天主的 旨意。」(靈心5·3·3)

「上主只向我們要求兩件事:愛至尊陛下和我們的近人,這是我們必須努力的工作。成全地履行這兩件事,就是實行祂的旨意,這樣,我們就是與祂結合.....如果很成全地愛近人,那我們就是做了一切......如果愛不是來自天主的愛,以之為根基,我們無法達到成全地愛近人。」

第六住所是與神訂婚的地方。在尚未得到神婚的恩惠之前,大德蘭經驗到心靈與身體的強烈痛苦。「天主啊!幫助我吧!進入第七住所之前,靈魂要忍受的是何等的內外磨難!」(靈心6·1·1)

大德蘭必須在其內在深處,體驗每一層次的黑暗空虛,好 能打開這些領域,以接受神性的光明。

「這折麼是從上而來的,世上的事物在這裏實在沒什



麼用。這位偉大的天主要我們認出祂是君王,也認透我們 的可憐,這對於後來的進步非常重要。」(靈心6·1·12)

「爲了得到這個知識,及上主賜給已被帶入此境之靈 魂的許多其他恩惠,必須要有勇氣。」(電心6·5·6)

德行得以堅強,尤其是謙德;「靈魂清楚明白,如果她有什麼好的地方,全是天主所賜,一點也不是她自己的」(靈心6·1·4);「這個愛的動作在他內造成這麼大的作用,使他渴望被銷毀」(靈心6·2·4)。

大德蘭體驗到大量的神性灌注,以致出神:

「心靈好似真的離開身體。另一方面,這個人顯然並沒有死;至少他無法肯定地說,有些時刻自己是不是還在身體內。他覺得彷彿自己整個地在另一個國度,和我們活著的今世不同,在那裏,顯示出另一種光明,與塵世的光明大不相同,如果他耗盡一生要去想像那光明,及其他的事物,他是永遠辦不到的,事情的發生是這樣的,剎那之間,教給了他這麼許多事情,如果他想要用想像與心智工作許多年,把它們系統化,他也無法辦到……靈魂的眼睛看見的,比我們在今世用身體的眼睛所看的,好得多,無須話語,就能了解某些事。」(靈心6·5·7)

愛的創傷、出神及神諭,全都是逐步的準備,是以天主的 光輝華麗,裝飾靈魂的方式,好使天主能與靈魂結合,有如祂 的平輩。大德蘭描述她的神婚經驗,不過,每個靈魂都各有其 獨特的歷程。「我們每個人都有一個靈魂,但由於我們沒有珍



視靈魂,視之爲堪當以天主的肖像造成的受造者,我們無法了解其中的深奧秘密」(靈心7·1·1)。

第七住所是「另一個天堂」,「天主獨自居住」在那裏(靈心7·1·3)。

「現在,當至尊陛下樂意賜給靈魂前述的這個神婚, 祂首先帶領靈魂進入祂自己的住所。祂願意這個恩惠有所 不同,與祂賜給靈魂出神時不一樣。我真的相信,在出神 時,祂使靈魂和祂自己結合,如前所述,在結合的祈禱時 亦然。但是靈魂並不認為,他蒙召進入自己的中心,如同 這裏,在這個住所......這些事無關緊要;無論經驗來自這 方式,或其他方式,上主使靈魂與祂合一.....在此第七住 所......我們的好天主,現在渴望的是除去靈魂眼上的鱗 片,讓他看見並了解,雖然以一種陌生的方式,祂賜給靈 魂一些恩惠.....至聖聖三三位,先以大量的至極明晰,臨 於他的心靈,使之灼燃焚燒。」(靈心7·1·3,5~6)

天主不只分享祂的愛,也分享祂的智慧給新娘/靈魂。正如聖十字若望寫的:「雙方的產業共同享有」。

大德蘭曾經描述過,默觀中神性的接觸和灌注,好似兩根 燭火一起燃燒,然後分開。神婚之後,兩個火焰合而爲一,再 不分離。

「啊!我的靈魂,在這個痛苦中,你打的戰是多麼美妙,在此所發生的,又是多麼真確實在,因為『我屬於我的愛人,我的愛人屬於我』,這兩個如此燃燒的火,誰能



將之分離呢?這等於是徒勞無益,因爲這兩個火已成爲一個。」(聖女大德蘭《獨白》16·4)

默觀祈禱提供約會地點給靈魂,使他與天主獨處,好似兩人共同留在無言的交往中。處在默觀的高境時,當我們的新娘/靈魂與其根源(天主)合而爲一時,在天主內,偕同天主,我們超越時間地經驗祂的存在,此乃預嘗我們在天堂上的存在。在我們時間性的塵世生命中,我們的感受雖然是剎時的,到了天堂,必會永久地享有。

「因此,在天主的這座聖殿中,在祂的這個住所内, 在至深的靜默中,天主單獨與靈魂一起歡躍。」 (靈心7·3·11)

在新娘/靈魂充滿愛的注視中,他全是眼睛,在他充滿迴響的沈靜中,全是平安,在無限的合一中,全是喜樂,在其答覆的火焰中,全是光明。

天主的存有(Be-ing),超越時間,無法翻譯成口頭的言語,雖然人確實經驗到內居聖三令人悸動的臨在。從靈魂的最深部分,喚起共鳴的悸動。感受到這個顫慄,卻又不可名狀:一個愛的接觸,震動了心弦;聖神的翅膀,庇護靈魂;聖神的微風吹亂了水面;燃燒的燦爛光輝,誘導靈魂前行;由於被火星觸及,他渴望火焰,而在神婚中,他成爲一道愛的活焰。尋找衆人的心,吸引他們靠近這個放射的光輝。

「對親近我的人,我要顯我爲聖。」(肋+3)

神性的無限無量,從四面八方湧流而入,生命因之改善, 靈魂得到治癒和更新。耶穌那麼渴望蔓延的火,不是核能的火,



這麼令人恐怖,而是神化的火。

「親愛的,你們不要因為在你們中,有試探你們的烈火而驚異,好像遭遇了一件新奇的事.....因為光榮的神,即天主的神就安息在你們身上。」(伯前四12,14)

我們已得到勝利的保證:「看,我已更新了一切……已完成了!」(默世-5~6)未來的某處,在只有天主知道的那時間,「新耶新撒冷」在等待著。本性界與超性界互相結合,如同天主把這世界/靈魂/新娘,帶入天主聖三的懷抱。彷彿個別的靈魂,如果世界/靈魂,其心靈預備妥當,這必會是一個溫柔、充滿愛的擁抱。

「天主又賞賜她穿上了華麗而潔白的細麻衣:這細麻衣就是聖徒們的義行。讓我們歡樂鼓舞,將光榮歸於他罷! 因為羔羊的婚期來近了,他的新娘也準備好了.....被召赴 羔羊婚宴的人,是有福的! (默+九7~9)

「上主在地上正創造一件新事,女人開始再去找她的 丈夫。 $^{2}$ 」( $^{1}$ 1)

無論個人或群體,我們經歷時間,不變地走向那「天」及那「時刻」。無論終極日子的來臨,是否在有生之年,我們全都置身於其中。「新耶路撒冷」是個靈性的國度,我們每人都有一塊奉獻的石頭(即神化的靈魂)。耶穌是「楔石」,「城牆有十二座基石……刻著羔羊的十二位宗徒的十二個名字」(默

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 此句引言的後半,係按英文原本譯出,丈夫是大寫的開頭的英文字,意指天主。



廿一14)。

每個在天主內神化的靈魂,或仍在神化途中的靈魂,必然會帶領這世界更靠近其圓滿之境,就像單一的小燭火,有助於騙除黑暗,有如「媒介」和「燈光」,靈魂只須隨時待命和甘心樂意,許多靈魂會蒙召多做一些,但這些是人人都能得到的。這是最有價值的遺產,我們能留傳給自己的孩子及全人類一我們的兄弟姊妹。

「看,我告訴你們一件奧秘的事:我們眾人不都死亡,卻全要改變,這是在眨眼之間,在末次吹號筒時發生的。的確,號筒一聲,死人必要復活,成為不朽的,我們也必要改變,因為這可朽壞的,必須穿上不可朽壞的;這可死的,必須穿上不可死的。幾時這可朽壞的,穿上了不可朽壞的;這可死的穿上了不可死的,那時就要應驗經上所記載的這句話:『在勝利中,死亡被吞滅了』,『死亡!你的勝利在哪裏?死亡!你的刺在哪裏?』......感謝天主賜給了我們因我們的主耶穌基督所獲得的勝利。」

(格前十五51~57)

如果我們回顧並反思自己的靈修歷史,我們發現,天主一 直不斷地鼓勵祂的孩子們,來分享活水和神化的愛火,切望使 作出回應的靈魂神化。

> 「祂在你面前安放了水與火,你可任意伸手選取。」 (德+五17)

「啊!凡口渴的,請到水泉來!那沒有錢的,也請來 罷!」(依五五1)



「上主必要時常引領你,在乾枯之地,使你心滿意 足.....你將成為一座灌溉的樂園,一個總不涸竭的水泉。」 (依五八11)

「愛情猛如死亡,妒愛頑如陰府:它的火焰,是上主的火焰。」(雅八6)

「天主,因為称曾考驗了我們,像鍊銀子一般,也鍊了我們......使我們經過水深火熱的中央,最後称仍然使我們獲得解放。」(詠六六10~12)

「看!我要在她身上廣賜和平,有如河流一般.....你們見到這種情形,你們的心必要歡樂。」(依六六12~14)

若要成爲愛的活焰,我們必須添加燃料,即默觀祈禱,使 火不致熄滅。若要喝到活水,我們必須下到自己的深處,亦即 進入默觀祈禱。經由默觀,神性的親密自古就已存在,雖然現 今的時代,本性的默觀面常常被忽略。如同老鷹在鳥巢的上空 盤旋,鼓舞小鷹飛翔,聖神也在靈魂的深淵上空徘徊,鼓舞靈 魂凌空飛向天主。

默觀不只是基督信仰的一個重要部分,也要回溯到我們猶太基督徒的根上。希伯來話描述天主在安息日「休息」,意謂著只呼吸、存在或存有(Be-ing,IAm Who Am)。古老的時代,生活是艱困的,尤其是沒有僕人的一般老百姓,沒有什麼休閒時間,安息日的法律,意指確保一段固定的時間,不用做事,停止活動,可以自由地「花費時間」,和天主相處在無言的融合中。安息日的宗旨是法律禁止工作,限制身體的行動,人們能學習如何只是「在」天主的臨在中。「你們要停手,應承認



我是上主」(詠四六11)。

經年累月之後,就像人本性常有的情況,規條的數目及重要性不斷增加,竟至往往使安息日的原初用意和目的曖昧不明。

一旦辨識出靈修發展的基本過程,我們就能認出聖經中的相似敘述。人們常覺得奇怪,爲什麼天主過去較多與聖經中的男女有個人的交往,不像今日那樣,然而天主「昨天、今天及明天」都是一樣的,人類亦然。我們在聖經中讀到的,是每個靈魂在不同的靈修階段敘述的經驗和事件。以他們靈性官能的較明晰覺知,他們能看見天主,見到在日常的表態之下,天主在世界上的工作。

當他們歷經主動或心靈的沙漠和黑夜時,聖經中的神聖子民在心靈的饑餓和乾渴中,向天主呼號。此乃愛的靈魂尋求其心愛主的永恆呼號。他們抱怨自己的痛苦,及受淨化時,天主好似「不在」,而當天主在神訂婚或神婚的階段時,灌注祂的愛與知識,他們則喜樂地歡唱。

「天主, 祢是我的天主, 我急切尋求祢! 我的靈魂渴 慕祢, 我的肉身切望祢, 好像一塊乾涸無水的田地。」 (詠六三2)

「祂沈重的手掌,使我不得不呻吟,惟願我知道怎樣 能尋到天主.....祂試驗我,我必如純金出現。」(詠廿三2~10)

「我身心衰竭消沈。」(詠七三26)

「論及祢,我心中時常在想:『你應該尋求祂的儀容。』」 (詠甘七8)

「我醒來之後,要看見祂站在我這一方!我親眼要看



見祂。」(約十九26)

「天主,祢的慈愛是多麼寶貴,世人都藏身在祢的翼 蔭下......他們暢飲了祢甘飴的水泉;因為在祢那裏有生命 的泉源,在祢的光明中,我們看到光明。」(詠卅六8~10)

「求在我心的深處教我認識智慧。」(詠五-8)

「來,我們回到上主那裏去,因為祂撕碎了我們,也 必要治癒...第三天祂必使我們興起,生活在祂的慈顏下。」 (歐六1)

「因為你要稱為『我可愛的』,你的地域要稱為『已婚的』,因為上主喜愛你,你的地域將要婚嫁。就如青年怎樣娶處女,你的建造者也要怎樣娶你;新郎怎樣喜愛新娘,你的天主也要怎樣喜愛你。」(依六二4~5)

舊約中,描述靈修旅程,寓意最完整的敘述是《雅歌》。 這首詩歌的結尾是聖三之間的對話。祂們問,在祂們的「妹妹」 議婚之日,祂們要做什麼。十字若望解釋,祂們說的是靈魂, 因爲靈魂是天主的「妹妹」,是祂的本質。

「我們的妹妹尚小,還沒有乳房(靈魂尚未達到靈性的成熟)。到了她議婚之日,為我們的妹妹,我們將做什麼?她若是牆,我們就在上面建造銀垛;她若是門,我們就用香柏木門來關鎖。」(雅八8)

當靈性的議婚開始,天主親自透過神性的灌注,關鎖和堅 強靈魂,強化她,使她足以忍受結合和神婚的強度。

這首詩歌始於熱愛的靈魂,她已嘗到了心靈的愉悅,尋求 更深入、更永久的關係。



「願祢拉著我隨你奔跑!君王,願祢引我進你的内室......讚歎祢那甜於酒的愛撫;怪不得眾少女都愛慕祢!」 (雅-4)

「我雖黑卻秀麗」(雅一5)。黑是因爲靈魂尚未蒙受神性的光照,秀麗則是因爲靈魂是天主的「妹妹」或「本質」。新娘/靈魂的部分,有必要做初步的努力,再繼續尋求她的愛。當天主好似不在時,會導致痛苦:「一見祂走了,我好不傷心。我尋覓,卻沒有找著」(雅五6)。當靈魂經驗神性之愛的接觸時,也有柔情的時刻:「我找著了我心愛的,我拉住祂不放」(雅三4)。

天主讓靈魂知道祂的愛:「我的愛卿!妳是全美的,妳毫無瑕疵」,因爲靈魂忍受了必須的淨化。「我的妹妹,我的新娘,來奪去了我的心!……我的妹妹,我的新娘,是關閉的花園,……是一個封鎖的泉源」,毫無瑕疵(雅四7,9,12)。靈魂的最深部分是惟獨保留給天主的,是「關閉的花園」;加爾默羅的意思是「花園」,而「與天主在花園中散步」,則是默觀的象徵。新娘/靈魂回答:「願我的愛人進入祂的花園,品嘗其中的佳果」(雅四16)。這是天主親自授予靈魂的德行,靈魂現在已經洞察了。

心愛的靈魂受到鼓舞,享受在默觀中,他們之間愛與親密結合的愉悅和果實。新郎:「我的朋友,請你們吃,請你們喝;我親愛的!請你痛飲」;新娘:「我身雖睡,我心卻醒,聽!我的愛人在敲門」(雅五 1~2)。現在,理智、想像和記憶在此「默觀的睡眠」中靜息,然而心(愛/意志)卻在「觀看」,沈



迷於愛。誰能知道神性之愛的深度和強烈呢?除了靈魂和他的 天主之外,無人能知。天主是神,祂只能以神性的方式去愛, 且渴望靈魂能有熱烈如火的回覆。

「我屬於我的愛人,我的愛人屬於我」(雅六3)。新娘/ 靈魂體驗神婚的恩寵,且被天主自身的光輝華麗所裝飾。「那 上升如晨曦,美麗如月亮,光耀如太陽,莊嚴如整齊軍旅的, 是誰?」(雅六10)

《聖詠》四四章描述了類似的經驗:

「君王戀慕妳的美麗.....秀麗的公主深居王宮,她的衣裳以金絲繡成.....她身穿錦衣華服,前去謁見君王...... 一起進入了王宮。」(詠四四12,14,16)

聖十字若望仿效《雅歌》的風格,在他的《靈歌·序言》 中,解釋了說明靈性事物的困難:

「如果認為人能完全解釋從神秘領悟而來的愛情詩詞,如這些詩節,這是很愚蠢的想法。如同聖保祿所說的, 上主的聖神,居住在我們內,扶助我們的軟弱,親自以無可言喻的嘆息代我們轉求(羅八26),為能明白指示我們, 那既不能完全理解,也不能領悟的事。

誰能述說,在天主居住的鍾愛靈魂內,天主所賜予的領悟呢?誰又能述說,天主傳達給他們的經驗呢?最後, 誰能解釋,天主所給他們的渴望呢?的確,無人能夠!即 使是領受這些通傳的人也不能。因此,這些人讓他們的一 些經驗流溢於象徵和比喻,從他們心靈的豐盈中傾流的,



與其說是理性的解釋,不如稱之為秘密和奧秘。

既然這些詩節是在洋溢神秘領悟的愛內完成的作品……因為奧秘的智慧,即經由愛情而來,也是這些詩節的主題。為此,無須被人清楚地瞭解,方能在靈魂內導致愛和感情,因爲其被賜予,係按照信德的模式,藉著信德,我們愛天主,而非理解天主。」

靈修的道路雖有基本的階段或「等級」,每個靈魂最後終會抵達,登上這些等級的台階,可能不會經驗到聖十字若望所描述的那樣。在他的《靈歌》中,更強烈的「愛之接觸」,導致新娘/靈魂洋溢出愛的言辭,接著是「呻吟悲嘆」或覺察天主的「不在」,增加靈魂的渴望,催促他前進,邁向下一「步」,使之再體驗天主愛的臨在。這個來回動作,無異於在「沙漠」中,天主好像不在,隨之而來的卻是「綠洲」的愉悅和安慰。

十字若望《靈歌》的前十三段詩節,描述靈魂尋找她的心愛主,忍受沙漠之旅的空虛和充滿。意志的交託是必要的,不 只一次,而是沿途中的每一步都必須交託。天主與靈魂之間神 訂婚的愉悅,表達在 14、15 詩節。第 22 詩節敘述神婚的境界。

十字若望再次肯定大德蘭堅持的靈修原則:「經由愛而領悟的神秘神學……一個人不僅有所領悟,而且有經驗」(靈歌·序言)。在所有的詩節中,若望以詩歌的意象描述這些經驗,且時常提及《雅歌》:「祂以這些話語稱呼靈魂為祂的王冠,祂的新娘,祂心靈的歡樂,現在祂以手臂挽著她,和她相偕前行,有如新郎步出洞房」。若望繼續以詩歌的形式描寫神婚:「新

娘已經進入,殷切渴慕的怡心花園,她愉悦地憩息,頸項斜倚, 在愛人的甜蜜手臂裏」(靈歌22·1)。

「新郎在此説話,且稱呼靈魂為『新娘』,明言兩件事:第一,祂述說,現在已經凱旋得勝,新娘怎樣達到神婚歡愉之境,這是祂和新娘熱切期待的境界。第二,祂列舉靈魂現在享受的這個境界中的特點,諸如:愉悦地憩息,頸項斜倚,偎依愛人的甜蜜手臂裏,如我們將加以解釋的,新娘已經進入。.....

應該注意,靈魂尚未抵達這個境界之前,她先要在克苦(沙漠與黑夜)的考驗和痛苦中,及在默想屬神的事物上自我修練......之後,她開始走上默觀的道路。從這裏,她經過愛的道路和窄路......在那裏完成了靈性的訂婚......她在結合道路(神性結合,交付意志)上向前進步,她從新郎那裏領受許多明顯的通傳、拜訪、恩賜和珠寶(裝扮上天主的光輝華麗),並且,有如一位未婚妻,熟識她的心愛主,完善地愛慕祂。」(靈歌22·1~3)

### 以「新娘已經進入」作爲開始的詩節:

「靈魂和天主聖子之間的神婚在這裏達成……這個神婚遠非訂婚所能相比,因為神婚是在心愛主内的全然神化……靈魂因而成為神性的……藉分享而成為天主……這是今生中能達到的最高境界……正如在完婚時二人成為一體……當天主和靈魂間的神婚達到團圓極致時,雙方的本性成為一個神與愛,如聖保祿舉出這相同的比喻說:『那



與主結合的,便是與祂成爲一神』(格前六17)。

她已經被神化成為她的天主,在這裏指示為有如『怡心花園』……完成於兩個本性之間的結合,以及天主與人之間的交往是這樣的,即使兩者都没有改變其存有,雙方都顯示出如同天主。」(電歌22·3~4)

當靈魂愈來愈相似天主時,並不因而失去個人的自我認同,因爲恩寵係建立在本性上,且使本性成全。聖保祿仍然是保祿,反映出他獨特的基督精神,將之生活出來,和瑪利亞、伯多祿、若望不同,也和後來的聖女大德蘭、聖十字若望及世世代代其他聖人有別。

神化的靈魂,意味著在世上導致轉變。「西滿,我已爲你 祈求了,爲叫你的信德不致喪亡,待你回頭以後,要堅固你的 兄弟」(路世三32)。當人性因基督聖神,延伸出對他人的慈悲 時,人性達至最佳之境,極其肖似天主。

聖十字若望說,已經達到神婚的靈魂:

「在此境界中的靈魂,度著如同天主一般快樂和光榮的生活,若是可能,讓每個人在此思量一下,她的生命是多麼欣喜快樂;正如天主不能感受任何的不愉快,靈魂也不能感受任何的不愉快,因為在靈魂的實體內,天主的榮福歡愉已被體驗和享受,靈魂現在已在祂內被神化了。

『她愉悦地憩息,頸項斜倚』,這裏的『頸項』,表 示靈魂的力量,如我們說的,藉此力量,導致和新郎的結 合。因為如果她現在不是非常強壯,她不能忍受如此親密



的擁抱。而且因為靈魂藉此力量而勞苦工作,實踐德行, 獲得凱旋,理所當然,懷著奮鬥過、戰勝過的力量,她愉 悦地憩息,頸項斜倚『在愛人的甜蜜手臂裏。』......

使她的頸項斜倚在愛人的甜蜜手臂裏,就是使她的力量,或者更好說,她的虛弱無能,現在結合於天主的力量,因為『手臂』象徵天主的力量.....因為現在天主是靈魂的力量和甜蜜,在這裏,她受到庇護和護佑,對抗一切邪惡,且習慣於一切幸福的歡愉。」(靈歌22·5~7)

若望寫道,當《雅歌》中的新娘稱天主爲她的「兄弟」, 「她指出達至神婚之境前,夫妻兩者問同等的愛」(靈歌22·7)。

十字若望指出,凡領洗的靈魂都與基督結合,不過,神婚涉及的是靈魂的逐步發展,直到他獲致神性的成全,即他之受造的目的:「認識、愛慕並事奉天主,將來與祂永在天上享福」。這個回答,孩子們背得滾瓜爛熟,琅琅上口,是屬於神化經驗上的認識、愛慕和服事。

「在十字架上完成的結婚,不是我們現在談論的這個神婚。因為當天主賜予第一個恩寵時,那婚事立即完成,這是在每個人領洗時賜予的。我們所講的這個神婚,和全德有關,除非逐漸和逐步地進展,否則不會獲致......一個是憑靈魂的腳步逐漸達到的,另一個(領洗)則憑天主的腳步,所以立即就達到。

我們所論及的這個神婚,天主以厄則克耳對靈魂說過的話表達出來: 『......我又經過妳身旁時,看見了妳,見



妳的時期,即懷春期到了,我就向妳展開我的衣襟,遮蓋了妳的裸體(靈魂的不成全已被剝除,如同耶穌在十字架上,因其祭獻而被剝裸),也向妳發了誓、立了約(按聖經解釋道,這誓約比一般的契約含意深,意指婚姻之愛,即天主對靈魂的溫暖、柔情之愛)——吾主上主的斷語——妳遂成爲我的,我用水洗淨了妳……又用香膏傳抹了妳……給妳的頭上戴上花冠。金銀作妳的點級,細麻、綢緞和錦繡作妳的衣服……妳實在美麗絕倫,堪登后位。因妳的美麗,妳的名聲傳遍了萬國。因爲我用我的飾物(光輝華麗)點綴了妳,妳才如此美麗無瑕。』(則十六5~14)……這同樣發生在我們論及的這個靈魂身上。」(靈歌23.6)

天主臨在於受造物的神秘經驗,在舊約中常被愛的靈魂加以描述:「他們未能從看得見的美物,去發現那自有者...因為,從受造物的偉大和美麗,人可以推想到這些東西的創造者」(智十三1,5);「你看見虹霓,就當讚美它的創造者」(德四三12)。

《靈歌》中有兩段最被喜愛的詩節,若望表達出他對天主臨在的神秘洞察:

「我的愛人是綿綿的崇山峻嶺, 孤寂的森林幽谷, 奇異奧妙的海島, 淙淙迴響的江河, 撩情的微風呼嘯。



寧靜的深夜 於黎明初現之際, 默默無聲的音樂, 萬籟交響的獨居, 舒暢深情的晚宴。」 (靈歌14~15)

若望描述了天主的美外顯於受造界,新娘/靈魂可以從內 經驗到。

「這事會發生,即靈魂會在她内看到前文說的綿延的 崇山峻嶺的花朵,亦即天主的富裕、崇偉和美麗;而其間 雜著森林幽谷的百合,這表示休憩、舒暢和受保護;其次, 那地方散佈點綴著奇異奧妙海島的芬芳玫瑰,指示天主的 美妙知識。還有,她會動心於淙淙迴響,江河畔的百合芬 芳,我們說,這表示天主的崇偉充滿每一個靈魂。她也會 覺察,由撩情微風呼嘯散佈出來交纖其中的茉莉花香,我 們也說過,在此境界中,靈魂享受它們。同樣地,靈魂洞 悉我們提及的其他所有德行和恩賜—寧靜的認識、默默無 聲的音樂、萬籟交響的獨居、深情舒暢的晚宴。」

( 霊歌 24・6)

花是德行,微風是聖神,聖神散佈花兒芳香。「凡在今生中,時常堪受神性花朵芳香之樂的人是有福的!」(靈歌24·6)

「她孤居獨處,

孤寂盈繞已築窩巢;



孤寂中惟有愛人獨自引導, 且在孤寂中

因她的愛而創傷。」(靈歌35·1)

### 若望解釋:

「天主不僅在她的孤寂中引導她,而且是祂獨自在靈 魂内工作,沒有其他任何方法。這是神婚中,靈魂和天主 結合的一個特點:天主親自單獨地在靈魂内工作,且通傳 祂自己,沒有天使的介入,也沒有本性能力的介入;因為 接受天主在此境界賜予的超性的大恩,無論外感官、内感 官或所有的受造物,甚至連靈魂本身,能做的少之又少。 不是靈魂本性的才能和工作,或勤勞得蒙超性大恩,而是 天主獨自賜予她的.....天主如此地深愛靈魂,願意獨自賜 予靈魂上述的恩惠.....就是說,祂因愛新娘而受創傷。」 (雲歌 35・6~7)

對新娘/靈魂而言,今世便開始經驗「榮福直觀」(Beatific Vision) °

「在天堂,我們自己要默觀天主,不過,卻如過去, 是透過基督的眼睛。若是這樣,那麽我們個人所做的奧秘 性努力,等待與其他所有人所做的奧秘的努力結合起來, 達到一個本質性的圓滿。在此整全圓融中,神的氛圍會達 到終極合一,而這整全,必須始於我們存在於世時的合一。: ( 氛圍 p. 143 )

榮福直觀,不只在於「注視」天主,及爲我們的享受,沐 浴在光輝中;而是和天主「一起注視」,即使在今世,藉著「穿



上基督的心情」,具有神性的觀點。福音中所報導的耶穌生平, 也會鮮活起來,因爲現在已成了非常親愛之人的故事,是個人 的朋友。透過天主般的眼光,會在他們的深處發現隱藏的寶藏。

「我本來還有許多事要告訴你們,然而你們現在不能 擔負。當那一位真理之神來時,祂要把你們引入一切真理, 因為祂不憑自己講論,只把祂所聽到的講出來,並把未來 的事傳告你們。」(若+六12~13)

從一開始,心靈的饑餓和乾渴即已帶領靈魂歸向天主。天主「白天藉著雲柱(信德),夜裏藉著發光的火柱(愛德)」,也藉著祂的使者,引導他們。先知對指派給他們的任務,往往感到無法勝任,也很不情願發言:「你别說:我太年輕......我將我的話放在你口中」(耶-7,9)。

「你去!向耶路撒冷大聲疾呼說:上主這樣說:我憶 起你年輕時的熱情,你訂婚時的戀愛;那時你在曠野裏, 在未耕種的地上追隨了我。」(耶二1)

「他們離棄了我這活水的泉源,卻給自己掘了蓄水 池,不能蓄水的漏水池。」(耶二13)

然而,天主並沒有以此作爲決定性的境況,祂追逐靈魂,如湯普生(Francis Thompson)的「天上獵犬」(The Hound of Heaven),以愛的許諾來預備道路。

「你們必作我的人民,我必作你們的天主.....在曠野中找到了寵遇.....我愛妳,我永遠愛妳,因此我給妳保留了我的仁慈.....我卻撫慰引導,領他們踏上不會跌倒的坦



途,來到溪流旁......他們的心靈好像受灌溉的田園,再也不感憔悴。」(耶卅22;卅一2~3,9,12)

「你呼喚我,我必答覆你,把偉大和你不認識的奧秘事情告訴你。」(耶州三3)

「煉淨他們如同煉淨銀子,試驗他們如同試驗金子。

「我要處處散播和平。」(匝八12)

當天主準備天人之間的婚約時, 祂許諾要淨化靈魂:

他們必要呼號我的名字,我也必要俯聽他們;我要說:『這是我的百姓。』他們每人也要說:『上主是我的天主』。......那時上主我的天主以及眾聖者,必與祂一同降來。在那一天,沒有炎熱,也沒有寒冷和冰霜。那將是獨特的一日......在那一天,必有活水從耶路撒冷流出。」(匝十三9;十四5~8)當靈魂懷有天主的眼光時,「神聖」與「世俗」也就沒有分別。「在那一天,馬鈴上也要刻著『祝聖與上主』;上主殿裏的鍋,也將像祭壇前的血盆那樣神聖.....都是祝聖與萬軍的上主的」(匝十四20~21)。

凡誠心辨識天主旨意的人,無須擔憂。

「我要憐愛他們,有如人憐愛服事自己的兒子.....正 義的太陽將要升起,以自己好似箭羽的光芒普施救恩;你 們必將出來,蹦蹦跳跳有如出欄的牛犢。」(拉三17,20)

「世上的王權已歸屬我們的上主,和祂的基督,祂要 爲王,至於無窮之世。」(默十一15)

對世世代代的默觀靈魂來說,很難以時間的前後順序,解

釋在他們與天主超時間結合時,所經驗對「永恆臨在」的瞥見。這些是整體性的經驗,不能分類,也不能順序安排。這個「整體經驗」的類似,往往可能辨識出來,雖然數千年來,想說出這不可說之經驗的人,可能各有不同。他們的述說係按照每個人一生中可得到的經驗。不過,天主的訊息大聲且清楚地傳來。世界/靈魂處在與神性有連繫的交往上。天主聖父遠遠地看見我們,在作出第一次的答覆記號時,祂急切地以「戒指和袍子」,來和我們相會,替我們穿上祂的光輝華麗,如同祂對新娘所做的。世界/靈魂的圓滿,有賴於每個人的回應。「那準備好了的,就同他進去,共赴婚宴……你們該醒寤,因為你們不知道那日子,也不知道那時辰」(瑪廿五10,13)。

新娘/靈魂已穿上了天主的光輝華麗,已擁有必須的「結婚機服」,此乃永恆婚宴的先決條件。

「婚宴已經齊備了……凡是你們所遇到的,都請來赴婚宴。那些僕人就出去到大路,凡遇到的,無論壞人或好人,都召集了來,婚宴上就滿了坐席的人。國王進來巡視坐席客人,看見那裏有一個沒有穿婚宴禮服的人,便對他說:朋友,你怎麼到這裏來,不穿婚宴禮服?那人默默無語。國王遂對僕人說:你們捆起他的手和腳來,把他丢在外面的黑暗中;在那裏要有哀號和切齒。」(瑪世二8~13)





世界的這個靈性進展,植根於人類的過去,開花於現在, 伸展達及未來。雖然「主的日子必要如盜賊一樣來到」,「你 們不可忘記:就是在天主前一日如千年,千年如一日。主絕不 遲延他的應許......其實是他對你們含忍,不願任何人喪亡...... 我們卻按照祂的應許,等候正義常住在其中的新天新地.....」 (伯後三8,10,13)。

「人子來臨時,能在世上找到信德嗎?」(路+八8) 「恨不能在這一天,妳也知道有關妳平安的事.....因 爲妳沒有認識眷顧妳的時期。」(路+九42,44)



「你們知道辨别天象,卻不能辨别時期的徵兆。」 (瑪+六3)

「這惟一的實體,最終可能的神秘變容,即是整個人 類在愛德内,形成一個單一的身體及單一的靈魂。」 (氛圍 p. 144)

《靈歌》中,十字若望也說到,個別的靈魂神化而達到世界/靈魂的進展,或說是神秘奧體。他首先說靈魂的目標是「她的愛與天主的愛平等」(靈歌 38·3),及許多的神性恩賜會在「一個本質的光榮」內(靈歌 38·1)。

「在那裏,祢將明示我,我的靈魂所尋求的,然後,祢會給我,在那裏,我的生命!祢!會給我那一天祢已給我的。」(靈歌38·1)

「説『那一天』,她意指天主的永恆之日,這有别於現世的日子......靈魂在此稱之為『給我的』......這就是看見天主,可是對靈魂而言,面見天主,沒有比稱之為『給我的』更好的名稱。

然而,爲了不略過這『給我的』,我們要談談,基督用許多的言詞……在《默示錄》中,七次對聖若望說及這事……『勝利的,我要把天主樂園中生命樹的果實給他吃……你應當忠信至死,我必要賜給你生命的華冠。』(默二7,10)……但因爲這話仍不足以表達,祂再說另一句更隱晦,卻解釋更詳細的話:『勝利的,我要賜給他隱藏的瑪納,也要賜給他一塊刻有新名號的白石,除領受的人外,誰也不認得這名號』(默二17)。



而因為這話還是不足說明這『給我的』,天主聖子於是又說其他的話,指出其極大的福樂和權能:『......我還要賜給他那顆晨星。』(默二26~28)......祂又說:『勝利的,必要這樣穿上白衣,我絕不將他的名字從生命册上抹去,我要在我父面前承認他的名字。』(默三5)

他接著又說了許多詞語,解釋這『給我的』,其中包括不可言喻的尊貴和威嚴:『勝利的,我要使他成為天主殿宇的柱子,絕不再讓他到外面去,我還要把我天主的名號,和從天上我天主那裏降下的我天主的城邑,即新耶路撒冷的名號,以及我的新名號,寫在他身上』(默三12)。

然後,祂用第七個詞語説明這『給我的』:『勝利的, 我要賜他同我坐在我的實座上,就如我得勝了,同我的父 坐在他的實座上一樣,有耳朵的,應聽......等』(默三 21~22)。

上述是天主聖子的話語,用以解釋這『給我的』。這些話語非常完美,貼切地說明這『給我的』,但仍未能說明。此乃無限無量之事物的奇特處:一切卓越、偉大和美好的用語都很適切,但仍不足盡言,甚至一切詞語合併一起,還是不能言盡。

因此,以適當的詞語説明靈魂此處所說的『給我的』,即天主預定給她的幸福,尚未尋獲。.....那麼,讓我們擱置靈魂所說的這『給我的』,就此解釋一下這詩句:祢已給我的(亦即,祢預定給我的光榮份量,啊!我的淨配!在祢的永恆



之日,當称認為決定造生我是件美事時),在我訂婚和結婚之日, 在我心靈歡樂的日子(歌三11),称將會給我,當我脫離肉 身,在祢洞房的高峻洞穴内,在祢内被光榮地神化,我將 和祢共飲甜蜜的石榴汁。」(靈歌38·6~9)

「如同石榴,有許多的小種子,在圓形小穴內形成並續存,同樣,天主的每一屬性、奧秘、決斷和德能,包含極繁多的美妙秩序和天主的巧妙事功,都存在並保留在德能、奧秘......等等圓球形的穴洞內,各有其效能。讓我們在此注意一下,圓或球形的石榴,因爲每個石榴象徵部分天主的屬性和德能,而每一個屬性和德能即是天主的本身,因爲天主無始也無終,故以圓或球形來象徵天主。」(電歌37·7)

「靈魂哪!你們之受造和蒙召,正是爲此尊貴偉大! 你們在作些什麼呢?你們爲何徒耗光陰呢?」(靈歌39·7)

受傷的世界忍受著許多的「黑夜」, 然而,

> 瞥見黎明的微光, 卻是最後的一步。 這是喜樂的時刻, 心靈的春天, 歡樂的時光。

在此以幾個希臘字來說明一個重要的概念:

- · Parer:即拉丁文的 parare,意即準備、就緒、裝扮好。
- · Parere: 顯現、出現。
- · Parous: 拉丁文的 parere, 生育、生子, 是個組合字, 通常意 指生產、生育、產生。
- · PAROUSIA:希臘文,意即臨在、在面前、出現;在希臘羅 馬時代,用來指皇室的正式拜訪,國王的親自駕臨。

這世界,無論是個人或集體,都蒙召參與準備一個靈性的誕生:國王的親自駕臨一PAROUSIA。這「世界/靈魂」或「神秘奧體」,如馬賽克一般,由個人的靈魂組合而成,每個靈魂都反映出獨特的天主肖像。若要更充分地反映神性的無限無量,衆靈魂如萬花筒似地千變萬化是必要的。這「世界/靈魂」可以比之爲多面射鏡的圓球,在聚會或舞會廳中旋轉,彩虹般的繽紛色彩,從單一的光源放射出來。由於兩相矛盾者,不得同時並存於一個主體內,就好像每個射鏡/靈魂,反射出神性之光,達到其能力的至極,「黑暗」終究會被消除。

「不再有黑夜了,他們不需要燈光,也不需要日光, 因爲上主天主要光照他們;他們必要爲王,至於無窮之世。 天使又給我說:『這些話都是可信而真實的。』」(默廿二 5~6)

最後的戰鬥乃在於善惡勢力的爭戰。最主要的,有個內在的衝突必須在靈魂內漸漸地化解,因爲每個靈魂是新耶路撒冷的一部分。藉著靈魂的默觀關係,他不只和天主結合,也辨識天主的旨意,藉著「諸聖相通功」,和所有被帶領達到神性轉化的衆靈魂結合,因爲他們在天主內合而爲一。他們已經誕生進入永生,現在分享神性的本質,以天主自身的大能及包容一切的愛去愛。他們關心我們,待我們如同弟妹,因爲他們以父、子及聖神的愛,以這相同的愛去愛。當我們學會容納天主的愛(agape),也使之愈來愈從我們內浮現,我們就是在開發這個大能,引發這個能量。世上成億上兆的靈魂在愛方面的成長,連合無數在天主內神化之靈魂的成全之愛,形成一股所向無敵的強力。天主是愛,而愛征服一切。

「天主的國並不在於言辭,而是在於德能。」(格前四20) 「你們放心,我已戰勝了世界。」(若十六33) 今日的世界,許多人擔憂可能發生核子大毀滅。

「當你們聽到戰爭和戰爭的風聲時,不要驚慌,因為這是必須發生的,但還不是結局。因為民族要起來攻擊民族,國家攻擊國家;到處要有地震,要有饑荒;但這只是苦痛的開始。」(谷+三7~8)

「爲使我們知道,祂旨意的奧秘,是全照祂在愛子內 所定的計畫;就是依照祂的措施,當時期一滿,就使天上



和地上的萬有,總歸於基督元首。」(弗-9~10)

「因爲我們知道,直到如今,一切受造之物都一同歎息,同受產痛。」(羅八22)

身爲受造界的一部分,人人都直接捲入靈性的再生。所有的人,無論是男是女,都有達到「靈性成熟」的本能。每個人內都有個不斷發展的神性生命,亦即「在我們內(都有)的基督」,都預定要誕生進入永生。瑪利亞是活的聖體龕,她是我們的「原型」(prototype)。無論男女,我們全是靈性的瑪利亞,培育和鼓勵我們神性生命的成長,不只使之誕生於永恆,而且也在今世,處處造就許多靈性的「誕生」,與神性之愛合作,帶來靈性的「豐收及繁殖,並充滿大地」。

「一個人忍受這一切心靈的痛苦煉淨,使之藉著神性的湧流,在靈性的生命中重生,透過這些痛苦,可帶來救恩,應驗了依撒意亞的話:上主!我們在祢面前,也像懷妊痙攣,給大地帶來救恩。」(黑夜2·9·6)

受傷的世界忍受著許多的「黑夜」,然而,瞥見黎明的微 光,卻是最後的一步。這是喜樂的時刻,心靈的春天,歡樂的 時光。

「有一個呼聲喊說:『你們要在曠野中預備上主的道路,在荒原中為我們的天主修平一條大路.....主的光榮要顯示出來,凡有血肉的都會看見.....』」(依四+3,5)

梵二大公會議開幕時,教宗若望廿三世宣稱是「一個新的 聖神降臨節」。某些觀察者稱之爲「心靈的進化」(spiritual evolution),不過,無論其名稱爲何,天主藉聖神持續增加的行動,是不容忽視的。「我要將我的神傾注在一切有血肉的人身上」(岳三1)。處處都有心靈的覺醒、嶄新的動力、治癒的恩賜、各種神恩和祈禱團體,以及復興研讀聖經的興趣。彷彿是個靈性的復活,「熟睡的巨人」——平信徒——的覺醒,意即在轉化世界上與天主通力合作。

「他捉住了那龍,那古蛇,就是魔鬼—撒殫,把牠綑起來,共一千年之久……他們都活了過來,同基督一起為王一千年。這是第一次復活……於第一次復活有分的人是有福的……第二次的死亡對這些人無能為力;他們將作天主和基督的司祭,並同他一起為王一千年。」(默廿2,4,6)

「你們卻是特選的種族,王家的司祭,聖潔的國民, 屬於主的民族,為叫你們宣揚那由黑暗中召叫你們,進入 他奇妙之光者的榮耀。你們從前不是天主的人民,如今卻 是天主的人民;從前沒有蒙受愛憐,如今卻蒙受了愛憐。」 (伯前二9~10)

天主祝聖的這個「靈性的司祭職」,就是參與世界的治癒和祭獻。真正的治癒和祭獻始於內在,來自我們的深處。科學界知道,若要改變一個元素,必須先改變它的原子核。旣然我們全是受傷世界的一部分,我們也全是復原世界的一部分。自古以來,透過許多的先知、宗徒、聖人和聖善的子民,我們一直從天主得到相同的訊息。

「你們雖然沒有見過他,卻愛慕他;雖然你們如今仍



看不見他,還是相信他;並且以不可言傳,和充滿光榮的喜樂而歡躍,因爲你們已把握住信仰的效果:靈魂的救恩。關於這救恩,那些預言了你們要得恩寵的先知們,也曾經尋求過、考究過,就是考究那在他們內的基督的聖神,預言那要臨於基督的苦難,和以後的光榮時,指的是什麼時期,或怎樣的光景。這一切給他們啓示出來,並不是爲他們自己,而是爲給你們服務。」(伯前-8~12)

「其實你們所領受的聖神,並非使你們作奴隸,以致仍舊恐懼;而是使你們作義子。因此,我們呼號:『阿爸,父呀!』聖神親自和我們的心神一同作證:我們是天主的子女。」(羅八15~16)

天主並不想要毀滅世界,而是切望世界得到治癒和康復, 然後使祂的子女與祂結合。在這方面,祂期待他們的合作和參 與,如同「葡萄園的工人」或「好管家」。

> 「因為祂願意所有的人都得救,並得以認識真理。」 (弟前二4)

「.因為,看,我要創造新天新地,先前的不再被記憶,不再被關心。人們都要因我所造的而永遠喜悦快樂;因為,看,我要造一座令人喜悦的耶路撒冷,一個令人歡樂的百姓。我要因耶路撒冷而喜悦,因我的百姓而歡欣。」
(依公五17~19)

「凡愛慕耶路撒冷的,你們都應同她一起快樂......我 要在她身上廣賜和平,有如河流一般......你們見到這種情 形,你們的心必要歡樂......上主的手將顯示於祂的僕 人.....看哪!上主乘火降來.....我要來聚集萬民及各種語言的民族,他們都要來觀看我的榮耀......凡屬血肉的,都要來我面前跪拜:上主說。」(依六六10~23)

「我們卻按照祂的應許,等候正義常住在其中的新天 新地。」(伯後三13)

「現在,孩子們,你們常存在他內罷!為的是當他顯現時,我們可以放心大膽,在他來臨時,不至於在他面前蒙羞。」(若壹二28)

「看祂乘著雲彩降來,眾目都要瞻望(經驗)祂。」 (默-7)

「這惟一的人類,可能擁抱的有價值的顯明神性,即 是所有的人,不論男女,張開雙臂,祈求並歡迎這火。這 惟一的實體,最終可能的神秘變容,即是整個人類在愛德 内,形成一個單一的身體及單一的靈魂。」(魚園 p. 144)

人類正繞著一個靈性的「時間曲線」,邁向一個新紀元。 在以往的世代,許多受吸引想度與主親密生活的人,會透過「修 會聖召」,尋求靈性的成長。藉著從現世事物中的隱退,他們 渴望把完整不分的愛與注意全獻給天主,因著祈禱和研讀,從 經驗中得以熟識,靈魂在靈修歷程中的各個階段。

在此「新(紀元)的開始」,天主並非等待祂的子女回歸向 祂,而是主動地尋找他們,可以說,從無數人類生命的最深處 「浮現上來」(surfacing)。對那些不熟識塵世生命之心靈發展 進程,或不曉得他們神性遺產的人,心靈進程則可能成爲神秘 難解,或雜亂不明的經驗。

若是只把天主視作外在的、超越人類境況的,並且和我們 卑微生命毫無關係,這就是抹煞掉我們最大的希望根源。此外, 許多人加給自己過多的罪惡感,超過他們的實際現況。這種問 定的思考模式,傾向於封鎖來自天主的寬恕、轉化之愛的湧流, 然而,這湧流對我們心靈的整合是必須的。人的愛對嬰兒和小 孩的健全心理發展亦然,也是不可或缺的。這些人對於天主顯 示自我時,對祂的積極、愛和寬恕,需要一再地檢視和強調。

「因爲不論大小,人人都必認識我—上主的斷語—因 爲我要寬恕他們的過犯,不再記憶他們的罪惡.....(他們) 在曠野中找到了寵遇......我愛妳,我永遠愛妳,因此我給 妳保留了我的仁慈。」(耶卅一2~3,34)

「我多少次願意聚集你的子女,有如母雞把自己的幼 雛聚集在翅膀下。」(瑪廿三37)

在默觀祈禱中,靈魂回歸他們的起源,處在默觀視覺的高 度認知中,發現他們是新鮮和嶄新的。從我們猶太基督徒的根 源來看,整個基督信仰的前十五個世紀,默觀對所有人的心靈 健康和活力,一直是絕對必要的。現在正是默觀活水的良機, 重新改道進入基督信仰的主流。

「那在寶座中間的羔羊要牧放他們,要領他們到生命 的水泉那裏;天主也要從他們的眼上拭去一切淚痕。 -(默七17)

雖然聖三三位是萬有的萬有,不過,我們通常把創造期歸 於天主聖父,救贖期歸於天主聖子,聖化期歸於聖神。我們都 活在聖神的世代,蒙受揀選來「預備上主的道路」,沿著我們 靈魂的靈性之路前行。

「在那一天,人必對耶路撒冷說:熙雍,你不用害怕,不要雙手低垂!上主你的天主,在你中間,他是一位施救的勇士,祂為你喜不自勝,對你重溫祂的愛情,且因你歡躍喜樂,有如在慶節之日。」(索三16~18)

「這是出於我們天主的慈懷,使旭日向我們照耀,為 光照那坐在黑暗和死影中的人,並引我們的腳步,走向和 平的道路。」(路-78~79)

外在的改變比內在的變化更爲普遍,然而,天主的平安, 係從內向外發展出來的,此乃惟一永久和持續的平安。世界所 認爲的平安,無異於打戰期間的歇息。

「那護慰者,就是父因我的名所要派遣來的聖神,他必要教訓你們一切,也要使你們想起,我對你們所說的一切。我把平安留給你們,我將我的平安賜給你們;我所賜給你們的,不像世界所賜的一樣。你們心裏不要煩亂,也不要膽怯。」(若+四26~27)

與天主結合的祈禱靈魂,把天主的治癒特性、神性的愛、 喜樂和平安所放射出來的光芒,投射到受傷的世界。來自我們 內在平安的光明,是每個靈魂的貢獻,有助於這世界達到最後 的轉化—天主化。

「全力加強自己,賴他光榮的德能,含忍容受一切, 欣然感謝那使我們有資格,在光明中分享聖徒福分的天 父。」(哥-11)



「記住!我快要來……我耶穌派遣了我的使者,給你們證明了有關教會的這些事。我是出於達味家族的後裔,我是那顆明亮的晨星。聖神和新娘都說:『祢來罷!』凡聽見的也要說:『祢來罷!』凡口渴的,請來罷!凡願意的,可白白領取生命的水。」(默廿二12,16~17)



# 輔大神學叢書-靈修類

| <u></u>               |           |
|-----------------------|-----------|
| 23 天主教基本靈修學           | 陳文裕 著     |
| 26 天主恩寵的福音            | 溫保祿 講述    |
| 37 基督信仰中的生態神學—天地人合一   | 谷寒松、廖湧祥合著 |
| 41 中華靈修未來 (上)(下)      | 徐可之 著     |
| 45A 神恩與教會一從格林多前書十二章談起 | 王敬弘 著     |
| 47 當代女性獨身教友一時代意義及聖召分享 | 張瑞雲 著     |
| 50 人與神會晤—拉內的神學人觀      | 武金正 著     |
| 56 天主論、上帝觀(增修版)—天地人合一 | 谷寒松 著     |
|                       | 胡國楨 主編    |
| 61 女性神學與靈修            | 胡國楨 主編    |
| 69 榮格宗教心理學與聖三靈修       | 盧德 著      |
| 79 天地人共舞:基督徒談宇宙性靈修    | 李碧圓 著     |
|                       |           |
| 84 神學中的人學(增修版)—天地人合一  | 谷寒松 著     |
| 86 修行默觀祈禱             | 加爾默羅會修女 譯 |

訂購請洽:光啓文化事業

電話 (02)2740-2022 分機 523 郵撥 07689991 光啓文化事業

#### 國家圖書館出版品預行編目資料

修行默觀祈禱 / Finding the Mystic within You Peggy Wilkinson OCDS 著;加爾默羅聖衣會 譯

--初版 --台北市:光啓文化,2009

面; 公分. --(輔大神學叢書86)

ISBN 978-957-546-641-1(平裝)

1. 天主教 2. 靈修 3. 祈禱

244.93

97025509

輔大神學叢書 86

## 修行默觀祈禱

2009年2月

◆ 版權所有 翻印必究 ◆

著 者: 佩琪·威爾金森 (Peggy Wilkinson OCDS)

譯 者: 加爾默羅聖衣會

編 輯 者: 天主教輔仁大學神學院神學叢書編輯委員會

編輯委員:曾慶導、張春申、房志榮、谷寒松、胡國植

主編:胡國楨 執行編輯:楊素娥

Email: thcg2035@mail.fju.edu.tw

准 印 者: 台北總教區總主教 洪山川

出 版 者: 光啓文化事業

[10688]台北市敦化南路一段 233 巷 20 號 A 棟 電話:(02) 27402022 傳真:(02) 27401314

郵政劃撥:0768999-1 光啓文化事業

登記證:行政院新聞局局版北市業字第94號

發 行 人: 鮑立德

光啓文化事業網址: http://www.kcg.org.tw; Email: kcg@kcg.org.tw

承 印 者: 永望文化事業有限公司

定 價: 220元

光啓書號 205295

ISBN: 978-957-546-641-1

默觀祈禱,意指在上主「面前」,並非 我們「做了」些什麼,或「達成」什麼,而 是單純地與主「同在」,更「強烈地意識」 到上主。處在靈性的領域中,「是什麼」比 「做什麼」來得重要得多。

處於默觀祈禱的固定時間中,我們學習在天主面前,充滿信賴和忍耐地等待,有或沒有安慰,是否乾枯,或沉浸在空乏和眼淚中,要確信,祂在我們近旁,直到祂以刹時的注視,把我們的淚水化為祂愛情的美酒。

