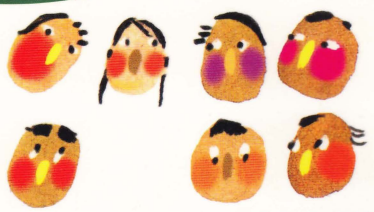
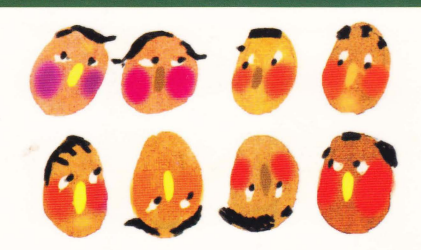
### 一分鐘的觀心系列



戴邁樂/著 鄭重熙/譯



# 調批?頓悟!



「悟是易是難?」

「就如同看見你眼前的事物一樣地容易,也一樣地困難。」

「看見眼前事物有什麼難的?」

大師回以下面這則短故事:女孩開車迎接男友並説道:「注意到我有什麼不一樣嗎?」

「新衣服?」「不是。」「新鞋子?」「不,是別的。」「我放棄。」

「我戴了防毒面具。」







## 1-0

# 胡扯?頓悟!







戴邁樂 著 鄭重熙 譯



### One Minute Nonsense

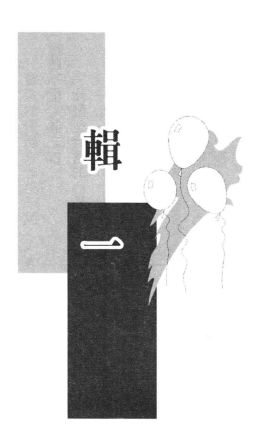
By Anthony de Mello, S.J.

Translated by Daphne F. Cheng



Copyright © 1992 by Gujarat Sahitya Prakash, Anand, India Chinese Copyroght © 1995 by Kuangchi Cultural Group, Taipei, Taiwan

# 胡扯?



資深的對新來的弟子說:「我得事先告訴你,如果沒有合適的心性,

絕聽不懂大師之言。」

「什麼是合適的心性?」

字語給騙了,它們有其全然不同的意思。」 「好比一個熱切學習外國語文的學生,語音聽來熟悉,但別被表面的

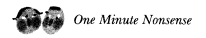


該批評時,大師的責難可是一點也不含糊。

及此,大師答道:「這全看你怎麼做。人就如同花朵,展瓣迎接輕柔的露 但眾人皆感到驚異,怎就沒人因為他的批評而惱怒憎恨。某人有次問

水,暴雨襲來則閻瓣低垂。」







西的空紙袋裡。好心的女主人不願使人難堪,只將糖果放回原來的盒子, 發現盒子輕了許多。下層的糖果都不翼而飛,每顆糖正好落入新廚娘裝東 他某次說道,他的妻子將一個糖果盒放在廚房的架子上,一小時後卻 「發現你的缺點的一個好方法,就是留意別人激怒你之處。」 大師說

「為什麼?怎麼回事?」大師問晚餐後,廚娘表示辭職不做了。將它另存於櫥櫃裡,不致顯而誘人。

「我不想為將東西偷回去的人工作。」她憤怒地回答。



上有一標示:「請勿使用炸藥。保險櫃並未上鎖,只須轉動旋鈕即可。 他一轉動旋鈕,立刻被落下的沙包擊中,房子四周的強力照明燈立時 隔日,大師接著說了另一個故事。竊賊正要炸開保險櫃時,發現櫃門

亮起,警報器響聲驚動了整個鄰區。

大師前去監獄探訪此人時,見他語帶憤恨地說:「我以後怎能再去信

任另一個人呢?」



晚餐後,一位客人自願清洗碗盤,大師說:「你確信知道如何洗碗

盤?

你洗淨碗盤的能力,我只是質疑你洗的能力。 這人聲言自己已經洗了一輩子的碗盤了。 大師說: 喔 ,我無意質疑





而洗;另一是為了洗它們而洗。 大師對弟子的解釋是:「洗碗盤的方法有兩種:一是為了使它們乾淨 L

為你身在,心也在。」 體在清洗碗盤,而你的心卻釘在洗乾淨的目標上;第二種行動是活的 弟子仍舊滿頭霧水,於是他再說:「第一種行動是死的,因為你的 , 因 身



開悟, ட 大師說:「即任何時刻都十分清楚自己身在何處 。這一 點

某次宴會中,人們圍著他問他當晚要參加幾個聚會。 接著說他有位極受歡迎的朋友,即使已年近九十,仍受到各方的邀約 不容易啊!」

「六個。」老紳士回答,他的眼睛並未離開小記事本。/奚會「『丿作屋幸作毘仲當恥叟季カカ秀作某會。

### 湖推?懶恪!

「你在做什麼?在看下一個聚會的地點嗎?」他們問。

「不,」精力充沛的老傢伙說:「我在弄清楚目前身在何處。」



大師對於意識型態十分反感。 「在理念的戰爭中,」他說:「傷亡的是人。」

稍後他又闡釋道:「人們為錢,為權而殺人;但最殘忍的謀殺則是為

了自己的理念而殺人。」







符的工作卻未能盡現其才思。詩人的偉大隱含在他的字句之中 於其字句的研析卻無法展現出詩人的靈思。上天在天地萬物中透顯自己 但任你多仔細地剖析察視創造物,你都不會找著祂,正如同你無法藉 大師演講時說:「作曲家的才思潛藏於樂曲的音符之間 但分析音 然而對

在發問的時間中,某人問道:「 那麼我們該如何才能找到上天呢?」

著細察身體而找到你的靈魂。」

如何觀呢?

觀天地萬物,但不要予以分析。」

線 不著上天,直到你明白上天不能被當作是件『東西』 有個農夫想要找尋日落之美,可是他只發現太陽、雲、天空和地平 直到他明瞭,美不是件『東西』,而是一種很特別的觀賞。你將找 祂需要一 種特殊的



觀

類似小孩的眼光,未受預存教條、信念的扭曲。

0 1 1

大師講課時,一名弟子的父親怒氣沖沖地闖進講廳。

他無視於其他人的存在,對著女兒咆哮道:「妳放棄了大學生活,跑

來當這個笨蛋的學生!他教了妳什麼?」

程所無法教給我的東西——不畏懼你,也不會因為你剛才的粗魯行為而感 她起身,平靜地拉著父親到外面對他說:「和他在一起學到了大學課

到困窘。



「人需具備什麼條件才能開悟?」弟子問。

大師言道:「你得去發現是什麼能夠在掉入水中時不激起 絲漣漪

穿越樹林時不發出一點聲響;進入田野時不驚動一根小草。」 經過數週徒勞無功的沉思後,弟子問了:「那是什麼東西?」





「東西?」大師說:「這根本不是個東西。」

那麼是虛無囉?」

「你可以這麼說。」

「我告訴過你要尋找它嗎?你能發現它,卻無法尋找它。追求它就會 「那我們如何尋找它呢?」

失去它。」

晚餐時,大師聽到一名女演員在談論算命天宮圖。

,」她回答;「我每件事都相信一點。」

他湊身過去說道:「妳不相信占星術,是吧?」

0 1 2



有人問大師是否相信運氣。

「當然相信,」他帶著閃爍的眼睛答道:「要不然你如何解釋一個你

不喜歡的人的成功?」



大師一點也不同情那些陷於自憐或憎恨情緒中的人。他說:「受傷害

遭冤枉本是一場虛空,除非你堅持一直記住它。」





大師某次說了個故事:有個女人向警察控訴她遭到強暴。

「形容一下那人。」警察說

「好,我首先要說那人是個白癡!」

大師說:「當你動怒時,看看自己是「沒錯。他什麼也不懂,還要我幫他

「白癡?」

故事變得不那麼好笑了。 大師說:「當你動怒時,看看自己是如何幫助了那個觸怒你的人。

這話引發了強烈的抗議, 於是他再說: 「倘若你拒絕動怒 有誰能觸



怒你呢?」



### 拥牲?媚悟!

大師被詢及應當如何使用聖經。他說當他還在學校教書時曾問學生一

個問題:「你如何以一個無液氣壓計測量一棟建築物的高度?」

個聰明的年輕人回答:「我會將氣壓計繫在繩子上垂下去測量,然

「無知中的機智。」大師評道。

後量繩子的長度。」

他接著說:「此即為運用頭腦以了解聖經之人的機智與無知, 他們以

為聖經能憑理智了解,如同了解日落、海洋或林間晚風一般。



「人們不想放棄嫉妒和焦慮,憎怒與內疚,因為這些負面情緒提供了

種刺激 他進一步說明:本地郵差為了抄近路,騎著腳踏車穿過草地。中途 ,使他們覺得自己是活著的。」大師說





呀 被追上。「牠差點就追到你了,不是嗎?」 被一隻公牛盯上,開始追逐他。可憐的傢伙拚命地奔逃到籬笆外,差點就 郵差氣喘吁吁地說:「每次都差點追到我 目擊整個過程的大師說。



為這對科學是不公平的 科學家前來抗議大師蔑視「概念」 而獨崇「不帶概念的認知」 他認

的認知最好不同於科學的概念認知!」 大師苦心地解釋自己是科學的支持者。

「但是,」

他說:

你對妻子

界定就是摧毀,概念剖析了『實相』 稍後,他對弟子講話,言語強而有力。 。你剖析了什麼,便殺死了什麼。 「概念界定了事物 , 他說

「這麼說,概念是一點用處也沒有了?」

瑰的認知。成為一名學者,你會擁有許多知識,但對於『實相』卻沒有一 不。詳細研究一朵玫瑰,你會得到很有價值的資訊,但不是對於玫

點認知。

大師有言:大部分人所見的世界並非實相,而是他們的頭腦所營造出

來的。

個符號。這裡擺的是兩根被截斷的棍子模樣的樹枝。」 「我知道你會這麼說,」大師說:「沒有字母T這回事;那是你腦中

的一

「你看這是什麼?」 「字母T。」學者說 位學者前來駁斥。大師用兩支棍子在地上排成字母工的樣子,問他:





者 , 文字敍述 所以你的言語肯定會受到誤解。故此,那些閱讀聖經 當你談論『實相』時,」大師說:「你努力以言語道說那不可言說 的人變得愚昧殘酷,因為他們所遵循的不是普通常識,而是 『實相』的

他接著說了一則很傳神的比喻:

他們認為是他們的聖經所說的話。

L\_

當我點頭時 去做。次日,他遂成了村子裡的鐵匠。 即開始教導這個小伙子:「我把金屬從火中拿出來時,會將它放在鐵砧上; 村子裡的鐵匠找到了一個願意接受低酬勞且工作努力的學徒。鐵匠立 ,你就用錘子敲擊它。」學徒完全按照他認為他所得到的指示



大師對一個十分畏懼犯錯的弟子說:「沒有犯錯的人其實正在冒犯最

大的錯誤——他們故步自封,永不嘗新。」



告訴我,」無神論者說:「有神嗎?是真的嗎?」大師說: 「若你

稍後弟子詢問大師為何不作答。

要我對你完全誠實,那我將不回答你。」

「那麼你也是個無神論者了?」「因為他的問題無法作答。」大師說。

「當然不是。無神論者錯在否認那不可道者。」

大師暫停片刻,讓人思索回味。接著說:「而有神論者則錯在確認此

道。





大師說:「全心全意與不可避免者合作。」「您一向平靜安詳,請問有何秘訣?」

大師說:「給他一點錢。」大師與弟子來到一個坐在路旁行乞的盲人面前

「為什麼?」弟子問。 大師說:「你應敬禮表示尊敬的。」 弟子將一

個銅板丟進盲人的帽子裡。

「施捨時都該如此。」

「但那人根本看不見。」

你怎麼知道,」大師說:「他也許是假裝的。」



支票呈給大師。大師拿起支票說:「很好,我會收下它。」 修道院日漸擁擠,需再興建房舍,因此有個商人開出一張一百萬元的

商人頗不滿意。這是一大筆錢,而大師竟然不對他表示感謝

「是的,我看到了。」

「那是張一百萬元的支票。」他說

「雖然我是個有錢人,但一百萬元仍是筆大數目呀。」

「你要我為了這個而感謝你?」





「這是應該的。」

為什麼?是給的人應該心存謝意的。」大師說



Ů 大師對社會服務的態度很令人困惑。他有時熱烈支持,有時則漠不關

要做好事的人必須敲門,但對有愛心的人而言,門是永遠開著的。」 他對自己這種不一致的態度所作的解釋也一樣地令人費解。他說: 「 想



### 胡扯?随悟!

遊客說:「貴國人民生活窮困,但他們卻未顯得心事重重。

大師說:「那是因為他們從不看時鐘。」



他是個年事已高的人,回來後眾人皆為他一掬同情之淚。大師只跟他 弟子獲知家裡被大火焚毀,飛奔回家。

講了一句話:「這麼一來死就容易多了。」







是顆鑽石。

大師說,悟道之人見世上之物都是恰到好處的完美。「那園丁呢?」

某人問:「他也很完美嗎?」

修道院的園丁是個駝背者。

就他的人生角色而言,」大師說:「園丁是個完美的駝者。

ᆫ



種較易明瞭的說法:「上天用我們的生命之線,織成完美的作品 世上每一事物都很完美」的說法,弟子們很難認同 。於是大師用另 , 他

錦的反面。 說:「連罪也被運用了。我們之所以看不到作品之美,是因為我們看了織

更為簡潔的說法是:「某些人所看到的發亮的石頭,在珠寶商眼中則

### 湖淮?楯條!

大師平靜如常,說:「如果不受到嘲笑,哪會有真正的真實?」 弟子看到一本全國性雜誌嘲諷大師的言論,感到十分痛心。



數以千計的人走出家庭和工作崗位,加入這場激烈的運動。 大師年輕時曾是位政治運動者,他領導過一次抗議政府的示威遊行

遊行即將開始,他卻取消了整個活動。「你不能這樣做;這次遊行已

籌畫了好幾個月,花費也不少。人們會指責你變化無常。」激動的跟隨者

說。





大師絲毫不為所動,他說: 「我投身於真理,並未投身於一成不變。」



能改變的。 大師教誨說,人不快樂的原因之一是,他們認為沒有一件事是他們不

體收音機音質相當不錯;但我想換一個有較好廣播節目的。 他特別欣賞一則小故事:有個人告訴店主說:「你賣給我的這個電晶



你追求的是什麼?」 「平安。」訪客說道。 「對於一心設法保護自

我的人而言,真正的平安只會為他們帶來不安。」

對著一羣呆呆望著他,請他祝福的宗教人士,他調侃地說:「願上主

的平安常擾亂你們!」



大師旅行回來,講述了一段他認為頗有人生寓意的經歷

有美味的濃湯、熱咖啡和各式各樣引人垂涎的食物。他點了一 道湯

在一個短暫停留的時刻,他走到一個看起來很整潔的餐飲檯上。

上面

「沒有湯。 「你是那巴士上的人?」嚴肅的服務員問道。大師點點頭

「熱咖哩蒸飯呢?」大師頗感莫名地問





嚐的食物。 上做那些食物,而你只有十分鐘的時間。我不會讓你吃你沒有時間好好品 「沒有,因為你是那巴士上的人。你可以點三明治。我花了一整個早

()

大師一點也不誇大其事。但每次他講話總會引起歡樂的爆笑聲,那些

名失望的訪客說:「這人是個小丑!」

對靈修和自己持嚴肅態度的人,往往大感驚異

「不,不,」一名弟子說:「你誤解了;小丑讓你笑他,而大師是使

你笑你自己。」



「信賴神的顧佑,」大師說:「就好像身無分文地走進一家價格昂貴 「人如何學習信賴神的顧佑?」

的餐廳,吃上好幾十個牡蠣,希望在裡面找到一顆珍珠好能付帳!」



崇拜的對象,然後你很虔敬地遠離最基要的一點——愛的覺醒。」 不知覺自己在做惡事之人的斥責。 他在自我辯護時,總會引用耶穌對那些喊著「主啊,主啊」卻一點也 大師是如此厭惡崇拜,弟子們大為震驚。他總是說:「為自己找一個





了, 不知該如何處置它。大師獲知此事,便以他慣有的方式說:「告訴那 他有次拿一根香蕉給一個對他敬畏滿懷的訪客。那人太崇敬這份贈禮

笨驢,把它給吃了。」



麼沒能得到多大的收穫呢?」

剛來不久的弟子向較有經驗的弟子請教:

「我與大師生活在一起,怎

「那麼,可否請問你是為何而來?」「你來這裡是為了向他學習靈修嗎?」

「我來看他繫鞋帶。



行動裡蘊含著優雅,看起來與大自然是如此地和諧。他的行動彷彿不是出 注視大師的簡單動作,坐下、行走、喝茶、趕蒼蠅等是種樂趣。他的

拆開包裝紙、拿起物品。宛若整個包裹是個生命體。 某次他收到一個包裹,眾弟子著了迷般地看著他恭恭敬敬解開繩子、

自自身,而是發自宇宙。



名虔誠的婦女告訴大師她早上辦過告解了。

我無法想像妳會犯了什麼嚴重的罪,」大師說:「妳的告白是什





麼?

「嗯,有個禮拜天我太懶惰了,沒去參加彌撒;還有,我咒罵了園丁;

還有,我把婆婆趕出家裡一個星期。」

「是的。但我每次都告這些罪過,我就是喜歡記住它。」

「但這已是五年前的事了,不是嗎?妳應該早就辦過告解了吧!」

「有一天你會明瞭你一 直在追求自己已經擁有的。」大師告訴一名用

功不懈的弟子。

「因為你一直用心要看到它。 「那為何我現在看不到它?」

「那麼我該放棄努力囉?」

### 湖址?领悟!

「如果你放輕鬆,假以時日,它自會顯示給你。」



有人修練德行是為了博取所信的神的友誼和喜愛。大師為這樣的人說

了下面這則故事: 一大羣民眾參加由某家香皂公司贊助舉辦的贈送凱迪拉克大賽。其中

為我想要有輛凱迪拉克。」 有道題目是:你為何喜歡用「天堂之香」肥皂。有個女人老實地回答:「因







「我和您在一起四個月了,而您仍未傳授我任何方法技巧。」

方法?」大師說:「你要方法究竟是為了什麼?」

「為了達到內心的自由。」

阱中解脫出來。」

大師哈哈大笑,然後說:「你真的需要很大的技巧,讓你從方法的陷



名弟子抱怨說大師的靈修應該趕上潮流才好。大師聽了放聲大笑,

然後說了一個故事。

年的歷史了。」書店老闆說:「嘿,孩子,這十年以來人類的身體並沒有 有名學生說:「你們沒有較新的有關解剖學的書嗎?這些至少都有十

多出一根骨頭。

大師加上一句:「這一萬年以來,人性也沒多出什麼。」



大師某次提出一道謎題:「藝術家和音樂家與神秘家之間有何相同之

無人能回答。

處?

大師自己回答:「他們都明白最好的演說不是用嘴巴說出的。」







大師走在街上,與一個衝出門口的人撞個正著。那人怒不可遏,口出

惡言。

果是你撞我,那就算了。」 撞負責,但我不想花時間求個明白。如果是我撞你,那我請求您原諒;如 大師彎腰致意,微笑著說:「我的朋友,我不知道我們誰該為這次相 然後,他又微笑鞠躬,便走開了



永不間斷地苦練。」又說:「有些人作畫時致力於擺脫自我。若真如此 大師向一位畫家說:「要求得成功,每一個畫家都得放下無數的時間

幅傑作便於焉誕生了。」

稍後,一名弟子問:「什麼人是大師呢?」

大師答道:「任何致力於捨棄自我的人。這樣的人 他們的生命就是

### 拥牲?领悟!

**烙**作。



大師一向教導真理就在人眼前,未能看見它是因為沒有調整距離

抱怨道:「我怎麼看不到您所說的美麗風景?」大師咧著嘴笑了起來。

有次他帶一名弟子上山踏青。行至半山腰時,弟子看看周遭的矮樹叢,

「你正踏著它呢,等到了山頭,你就看得到了。」







「我回到自己的國家後要上哪兒找到一位好師傅呢?」

「你隨時都找得到。」

弟子一臉茫然。

淚、一個微笑——萬事萬物皆可成為你的師傅。」

「只需注意你對每件事物的反應———一隻鳥兒、一片樹葉、一滴眼



大師當然不是拘泥禮節之人,但在待人接物中,總流露一 種自然的禮

貌和優雅。

魯。他自我辯解道: 某夜,一名年輕弟子開車載送大師回家。途中對交通警察態度十分粗 「我寧願做我自己,讓人知道我真正的感受。禮貌只

不過是一堆熱空氣,一點也不實在。」

說得雖沒錯,」 大師愉快地應道:「但汽車輪胎裡就是一堆空氣,

你看,它减輕了我們多少顛簸之苦。」



大師警示言辭之魅力時,展現了他罕見的口才。

催眠、會恐嚇——引你脫離它們所象徵的真相,引你相信它們是真的 他說:「小心言辭,你稍一閃失,它們便自行奔放。它們會迷惑、會

被語言裁割成千萬個碎片……彷彿海中的浪濤一個個獨立,脫離了海洋本 你所見的世界,並非孩童眼中的天國,而是一個破碎不全的世界,

言辭就只是言辭:樂譜 當言辭和思想歸於靜寂,宇宙將會真實地、完整地、一體地綻放, ——不是音樂,菜單 ——不是食物,路標 ——不是





旅程的終點。



次大師論及言辭的催眠力量,屋內後座有人咆哮道:「你胡說八道!

如果我說上帝、上帝、上帝,就會使我變神聖嗎?如果我說罪、罪、罪,

「坐下!你這狗娘養的。」大師說。這人氣得面目發青,半晌說不出

就會變得邪惡嗎?」

話來。然後他指著大師破口大罵 大師頗悔悟地說:「原諒我,先生。我太過分了。我為我不可原諒的

過失真心向你道歉。」那人的情緒立即緩和下來。

下來。」 大師說: 「你已得到答案了:一句話能使你大發雷霆, 也能使你安靜

## 胡扯?顿悟!

總督辭去了他的高位,來到大師面前請求教導。

「你希望我教你什麼?」

智慧。」

「啊,我的朋友!我十分樂意,可惜有一大障礙。」

「什麼障礙?」

「竹人发正」里十麼工具「智慧是無法傳授的。」

「智慧是可以學得到的,但無法傳授。」「所以我在這裡什麼也學不到了?」









與世隔絕。他們好奇地想知道晚間是否有任何聲響,因此他們將錄音機放 幾名弟子登上一白雪覆蓋的山頭。山中四處一片靜寂,身處其中彷若

在帳篷門口,按下錄音鍵,就逕自睡覺去了。

染的寂靜

他們返回修院後,便拿出錄音帶來播放。沒有一點聲音;全然的、 無

「宇宙眾星系運行時的和諧圓融。」 也在一旁聽錄音的大師突然說: 弟子驚訝地面面相望。 「你們沒聽到嗎?」 「聽到什麼?」

執著會使我們的觀察產生偏差。這是大師常講的主題

大師藉著一次對話,使弟子得到了一個極佳的例證 0 他問 位母親:

\_ 妳女兒好嗎?」

許多僕人侍候著。他端早餐到她床上,她中午才起床。真是個理想的男 我親愛的女兒!她好幸運!她嫁了一個好丈夫,給她車子、珠寶、

人!

「妳的兒子呢?」

想要的一切珠寶和一大羣僕人。而她每天睡到中午才起床,不給丈夫準備 「喔,可憐的孩子!他娶的老婆真是令人傷腦筋!他給了她車子、她

早點!」



贊同此人的作法,但卻有人表示敬佩他的信心 每個人都在談論那個自殺身亡的人,此人一向信仰虔誠。修院內無人

「信心?」大師說





他有堅持信念的勇氣,不是嗎?」

信念,如果不符合事實,便加以排拒。」 那是宗教狂熱,不是信心。信心需要更大的勇氣:勇於檢視自己的



紀大了,帶著懺悔慚愧之心來到修院。他受到了熱情的歡迎 大師小時在學校裡經常受到一個同學的粗暴對待。現在 ,這個同學年

嗎?」大師說:「我很清楚地記得我忘了它。」兩人融入純真的笑聲中。 有天他提起從前的粗暴行徑,但大師似乎忘了這事。「你不記得了



# 湖往?领悟!

一位母親問何時該開始對孩子教育。

「她多大?」大師問。

「五歲。」

「五歲!趕快回家去!妳已經落後五年了。」



大師聽聞鄰區的森林被大火燒至殆盡,立即動員所有的弟子,對他們

說:「我們必須重新栽植雪松。」

「雪松?」一名不敢置信的弟子叫道:「但它們得花上兩千年的時間

才能長成!」 大師說:「既然這樣的話,更得分秒必爭了,我們立刻開始吧。」





嗎?」有人問一

「不,但多虧有他,我才知道謀生之後該怎麼用它。」

個大學生:「你為什麼去大師那裡?他能教你謀生之計



題時 容納不了的 他打了一個譬喻,一名暴徒搶劫時說:「這是搶劫!錢拿出來,否則 他們所想到的只是從經典上找答案。但是人生之廣闊是任何書本也 你們的宗教領袖和你們一樣盲目、糊塗,」 大師說:「面臨人生難

0 4 6

「否則怎樣?」 「別讓我傷腦筋了!這是我頭一份工作。」



訪客問:「大師如何解釋世間的邪惡?」

弟子答說:「他不作解釋,他忙著為它做些事。」

深深地著迷於他所見的奇異偉大、令人敬畏的深奧事物。」 另一人說:「人們永遠在與世界抗爭,或者對它早已厭倦了。大師則







演說效果從未及得上大師的樸實。與大師一同生活了一星期後,他知道原 傳道人的口才是人盡皆知的。但他向朋友吐露,其實他那雄辯滔滔的

想 因何在了。

0

傳道人說:「他講話時,言談中具現寂靜。而我的呢,天啊,全是思

大師對人的身體極為崇敬。當弟子說身體是「瓦器」時,大師欣喜地

「在這瓦器裡

引述了詩人迦比的詩句:

有峽谷,有喜馬拉雅山羣;

七大洋也在其中,

#### 初批?嫡恪!

還有百億個銀河星系

天體的音樂

瀑布的源頭 以及眾河川。



因為大師也曾是名老師,所以會見一羣老師時,興致盎然地暢談了許

久。他說,老師們的問題在於他們時常忘記了教育的目的是生活而非學習。 他說某次他看見一個男孩在河邊釣魚。「天氣不錯,很適合釣魚,對 「是呀。」男孩答道。過了一會兒,大師說:「你今天怎麼沒上

嗎?

接著大師提到小女兒從學校裡拿回來的聯絡簿,上面寫著:「彌娜在

學?」「先生,就像你所說的,今天是釣魚的好日子。」





好。

學校表現不錯。如果生活中的純娛樂不妨礙她的進步的話,她會表現得更

大師總不忘大自然何其神聖。

世間充滿牠的曲調,盡興歡樂,歡樂盡興,因為牠不知有明天。」 某日他坐在園子裡驚歎:「枝頭上,亮麗的藍色鳥兒忽上忽下地飛舞。

法律是上天旨意的具現,因此人們要尊崇它、愛它。」傳道人虔敬

地說。

你找到一個喜愛法律的人,我便能找到一個頭腦呆笨的獨裁者。」 「胡說,」大師說:「法律是必要之惡,因此必須刪減到最低程度

末了,還得申請一張駕駛執照! 因此列入「自動車」類,所以必須申請行照,加裝車牌、燈光和剎車設備; 個馬達。然後警察出面了。他們說加了動力的搖籃車一小時能行三哩路 有一次大師提到他的妹妹推女兒的搖籃車推煩了,便在車上加裝了一

果繞地球一圈就算一天的話,你想想看我這五百圈下來要祈禱多少次呢!」 覺如何。他說:「我累壞了!按教規每天要早禱、午禱、晚禱和夜禱 大師接著說,有個太空人繞行地球軌道五百周回來之後,有人問 他感 如







在大師看來,所有的規定,不管有多神聖,都只有其運作上的價值

而且都必須順服於「實相」,此「實相」才是 「至高的法律」

他十幾歲的女兒趕時髦,要穿低胸露肩裝,媽媽覺得她還未到穿那種

衣服的年紀。母女倆起了嚴重的爭執,持續了好幾天。

不滑下來,就表示她已夠大了,可以穿了。 最後她們要求大師幫忙解決此問題。 他說: 「讓她試穿吧, 如果衣服



宗教作家前來請求大師賜一智慧諍言。

或丟些問題給讀者,其他的人是為了了解自己心靈之深處。這些作品都不 大師說:「有人寫作是為了謀生,有人是為了陳述自己的觀察所得

會流傳千古。真正卓越的作品是出自那些不寫作就活不下去的人。

稍後他又加以解釋道: 「這些作者的作品中表達出神性 -不管他們

寫的是什麼。」



某人問,悟的感覺像什麼。大師答說:「好比走入荒野之地,突然間

「誰的注視?」

你覺得受到注視。」

「岩石、樹木和山。」

「很怪異的感覺。

到平常的世界— 「不,很舒服的。但因為不熟悉,人會產生跑回原有世界的衝動,回

有人的吵鬧聲、說話聲、笑聲

相

相隔絕。」

-使我們與自然和『實





他說。

開始爬上櫻桃樹。附近樹上的麻雀著實嘲笑了他一番。接著其中一隻飛過 大師回以一則故事:晚春時節,在一個寒冷多風的日子裡,一隻蝸牛 有人問大師當他的努力只結出一點點果實時,是否從不感到洩氣

有停下來,他邊爬邊說道:「等我到了之後就會有的。」

「嘿,傻瓜,你難道不知道這樹上沒有櫻桃嗎?」小東西並沒

去對他說:

弟子有長時間抑鬱的傾向。 「醫生堅持要我服藥以遏止我的抑鬱症。」

0 5 4

「那麼,你為何不按照他的指示呢?」大師說。

「因為藥物會傷害我的肝臟,縮短我的生命。」

潑生命勝過二十年的退縮生活。」稍後他對弟子說:「人生和故事一樣, 大師說:「你寧願有個健康的肝臟,也不要有快樂的心情?一年的活

在好不在長。」



引起陣陣的疑問,而大師如往常一樣閃身迴避了,因為他認為回答問題的 有天,大師說:「不自覺中所做的善行,勝過有意識的善行。」這話

語道:「那女士在鍵盤上的手指的動作不是意志所能指使的,如此美的音 某日,眾人皆前去聆賞一位世界知名的鋼琴家的演出。大師向鄰座低

時機未到





色是不自覺中產生的。」



日他恰好遇見大師的一位老朋友,便請求他為此作一解釋。 位修院的訪客對於他所稱的「大師的喜悅容光」印象最是深刻。

某

的鑰匙,你一啟動鑰匙,便永遠地消逝於奧秘之中。」

這位朋友說:「不妨這樣說吧:人生是一樁奧秘。死亡是揭開此奧秘

「我們必須等到死亡之時才能轉動鑰匙嗎?」訪客問

「不!你可以現在便開啟 -經由靜默 融入於奧秘之中。然後你

也會變得喜悅洋溢、容光煥發,就和大師一樣。」

#### 湖址?嫡恪!



某人請大師解釋下面這句話的意思:「悟了的人不需移動身軀即能旅

行。

時地球正帶著你作它每年一次環繞太陽的旅行。」 大師說:「每天坐在你的窗戶邊,觀察你後院中時時變化的景致,此



迷, 他說:「我就知道,世上沒有任何語言比梵文更適合表達神聖的事。」 大師吟唱著梵文詩句,聲音優美動人。 一位梵文學者聽後深深為之著

「別傻了,」大師說:「神聖的語言不是梵文,是靜默。」



胸 事 : 是虛無,我一無是處 失控地哭喊道:「我是最卑微的人,上主,我不配獲享袮的恩寵! 大師對虛偽的自貶被錯認為謙遜覺得很好笑。他告訴弟子一則寓言故 有兩人前去教堂祈禱,一個是司祭,一個是教堂的執事。司祭開始搥 請憐憫我。」離司祭不遠的是教堂執事 他也情

緒激昂地搥胸哭喊道:「上主,求袮垂憐!我是罪人,一無是處 輕蔑地回過頭去,「哈!」他說:「看看是誰自稱一無是處!」

0

司祭

我



請你舉出一種靈修的實際效果。」 準備要辯論一番的懷疑論者說。

現成的就有一個,」大師說:「當某人蓄意觸怒你時,你能夠將你

的靈魂提至高處,使他觸怒不著。」

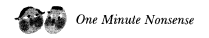


「為什麼……為什麼……為什麼?」弟子驚訝地質問,不解大師為何

才回到修院不到二十四小時又堅持要離開

在此,不切實際地凝望著我?你知道路的。走!水就在你面前。喝!」 路。我能告訴你水在何處,但只有你自己才能喝這水。為何浪費你的時間 「因為你不需要一位師傅。我能指引路給你,但唯有你自己能走這趟







他們請求大師賜贈一宗教智慧之言 羣朝聖者決定把「拜訪大師」納入行程中。當他們來到他面前: 詩

在宗教事務上善於觀人的大師說道:「我知道你們一點也不是真正的

**眾人皆感靈修之人。」** 

用沙拉醬。』 在這裡嗎?他是偽裝的!』 來注視他們,他們不敢相信眼之所見。兔子向侍者說:『請給我萵苣,不 大師說:「一隻兔子和一隻獅子某次走進一家餐廳。餐廳裡每個人都停下 你是說獅子不餓?』兔子正視著侍者說: 眾人皆感不悅,此話深深觸犯了他們的自我。他們要求大師作一解釋 『你的朋友呢?』侍者問:『他要吃什麼?』 『如果他真的是獅子,還會坐 『他不吃。』

人?

好奇的弟子問:「請告訴我們悟了的人有何徵兆?」 大師說:「有個徵兆,就是你發現自己在問:是我瘋了,還是其他的



不論是牧師或神父,大師總是勸人勿聽其言,但看其能力。

找當地人詢問。「哈囉!你們當地人稱呼這個島是夏威夷還是夏輝夷?」 是「夏威夷」,另一人則堅稱是:「夏輝夷」。他們到達後第一件事便是 他說,兩個旅客在前往檀香山途中爭論著夏威夷的正確發音。一人說





「夏輝夷。」當地人說。「謝謝你。」 『輝』常歡迎二位。」當地人加

「一位大師的工作是什麼?」面容嚴肅的訪客問

人生時,你已凌駕世界之上一 「教人們笑。」大師嚴肅地回答。某次他又說:「當你能夠微笑面對 -宛若一準備赴死之人。」

如何辨別開悟與否?」

「悟了的人不做他認為是邪惡之事,」大師說:「但也不受它的引

誘。」

大叫道:「立刻滾出去。快接近我要的價錢了!」 會給你十萬元酬謝你的苦行。」走私者說。僧侶說不之前,稍稍地遲疑了 遠播,無人會起疑。僧侶憤怒地予以拒絕,並要求這人立刻離開修院。「我 為神聖的僧侶之前,求他答應將走私貨藏在修道院裡,因為僧侶聖德聲名 一下。「二十萬元。」僧侶依然拒絕。「五十萬元。」僧侶拾起一根棍棒 他接著說了一則故事。有個走私者由於害怕警方的搜捕,跑到一位極



會猶豫是否要以全部所有換取真理的人是傻子。」

大師說





失去唯一能賺錢的來源了。」 她說出一個數目,立刻會給她。老太太仍是堅不出售。一位在旁鼓吹的朋 出售自己的土地給石油公司以換取財富。有位老太太拒絕以任何價錢出售 友質問她為何如此。老太太說:「你看不出來嗎?如果我把地賣掉, 土地。出價者所提出的數目已達天文數字了;有家石油公司乾脆聲明只要 接著他說了一則寓言故事:石油業最景氣之時,小鄉鎮裡的地主紛紛 我就

· 我很富有,但很悲慘。為什麼?」

因為你花太多時間在賺錢上,留給愛的時間太少了。」



改變之前應先細心審察一番。例如:彈藥的發明保護人免受野獸的攻擊; 大師教導說,改變總會帶有副作用,即使是好的改變亦然,因此尋求

拯救我們的生命;也使我們的身體肌肉日漸鬆弛。

也帶來了現代戰爭。汽車加速人行進的速度;卻產生空氣污染。現代科技

了他的肚臍眼放在桌上,旋即消失了。早晨醒來時,他發現夢竟然是真的 又一次地祈禱,希望肚臍眼產生改變 常困窘,因為每次當他淋浴或游泳時,總是成為人們取笑的對象。他一次 閃亮的金黃色肚臍眼就放在桌子上。這人欣喜若狂地跳了起來 「從前有一個人,」他說:「他有一個金黃色的肚臍眼,這使得他非 ——就在某天晚上,他夢見天使取下 而

他的肚臍卻掉了!」





哲學家問:「創造萬物的目的是什麼?」

在。創造之後,愛便產生,當愛圓滿完成之時,創造將不再繼續,而愛則 「產生愛, 大師說。稍後,他對弟子們說:「創造之前,愛已存

永不止息。」



的喜好,便為他們買了一架鋼琴。 某日話題談到現代科技,大師說他有個朋友因為希望培養孩子對音樂

當晚他回家時,發現孩子們迷惑地望著鋼琴,他們問道: 「要如何接

#### 捌祉?领悟!

上電源?」

「妳究竟是怎麼煮的?妳能不能告訴我這道菜的秘方?」大師說他曾經請過一名廚娘,她煮的雜碎一級棒。

別的,洋蔥也沒什麼特別的;但是當我把自己丟進去時,這道菜就變得不

廚娘臉上充滿得意之情。她說:「牛肉沒什麼特別的,胡椒沒什麼特

一樣啦!」







右 船邊,抓著另一個在水底翻騰掙扎的人的辮子。在船上的那人不時地將另 鄰船有人高聲尖叫。他探頭一看,只見附近一艘平底帆船上,有一人倚在 一人按壓到水裡,然後又猛力將他拉起。接著兩人激烈地爭論約一分鐘左 ,又開始重複上一個動作 大師年輕時經常至世界各地旅行。有次在中國上海的港口邊,他聽見

中 。在水中的那人說不,他只願意給四十元。」 沒什麼,先生。船上的那人要另一人給他六十元,要不就將他溺死在水 的生命來討價還價的?」語畢,四下一片寂然 弟子聽了這故事後莫不哈哈大笑。大師說:「你們之中有誰不拿獨一 大師喚來船上服務生詢問他們爭吵什麼。服務生聽了一會兒,笑道



0 6 9

「誰是快樂之人?」

一無憑藉、無欲無求之人。」大師說



徵性,皆是對「不可知」者的表達。然而,人們總是愚蠢地視之為對神的 大師每次談論天主,總會引起人們的疑問。 他的話或成詩句,或具象

直接陳述。

怎麼知道呢?你當我是誰,神秘家嗎?」 應道:「那為何邪惡當前時,祂站在一邊不施予援手?」傳道人說:「我

「我所知道的天主,祂是智慧的、慈善的。」傳道人這麼說時,大師

其中一人說:「生活就像一碗溫熱的湯。 稍後他饗以弟子以下這則猶太故事:兩人坐著靜靜地啜飲,片刻後 「像一碗溫熱的湯?」另一人





問 : 「為什麼?」 「我怎麼知道?你當我是誰,哲學家嗎?」



的遊樂場。靈修的目的,是使人生成為一場遊戲,大師如此宣稱 某次大師提及印度的某個概念:萬物的創造是神的遊戲,而宇宙是祂

這話對一個清教徒型的訪客而言,似乎太輕浮了些。「難道不需要工

「當然要。但唯當工作轉化成遊戲,它才是一種靈修。」

作了嗎?」



某人問大師何謂「非功利行為」。他答說:「為了行動自身而行動,

不為他人的肯定或任何利益。」

接著他說,有位研究員雇用了一人,將他帶至後院,並給他一把斧頭

得看見有木屑在飛揚呀!」 你!」「不,謝謝你,」那人說:「酬勞不是問題。只是當我砍柴時,我 說道:「先生,我不做了。」「怎麼回事?你覺得酬勞太少嗎?我加倍給 瘋了,但酬勞實在優渥,於是他便開始工作了。兩個小時後,他向研究員 背面,不能用斧刀。一小時的薪資是一百元。」那人心想這研究員八成是 「看到那根原木了嗎?我要你砍伐那根木材,只是你必須使用斧頭的



對夫婦十分憂心孩子的教養問題,大師引述了一段希伯來人諺語:





勿將你的孩子限制在你自己的知識範圍裡 ,因為他們誕生在另一 個年

1



人們不快樂的主要原因,在於他們從痛苦中獲得一種反常的滿足

感。」大師說。

舖傳來女人持續的呻吟聲:「喔,我好渴……天啊,我好渴呀 他說,在某次旅行中,他睡在火車的上舖。但他無法入睡,因為從下

哀吟之聲未曾間斷。大師只好爬下梯子,走過火車長長的多風通道

· 女士,這裡有水! 」 裝滿兩大紙杯的水,帶回交給那個痛苦的女人。

「上天保佑你,先生。謝謝你。」

0 7 2

### 拥推?媚悟!

又傳來悲吟聲:「喔,我剛才是多麼地渴呀……天啊,我剛才是多麼地渴 大師爬回他的睡舖,舒服地躺下來,正快進入甜美的夢鄉之際,下舖



名社會工作者向大師傾訴她的悲哀。若不是得花許多時間和精力

保護她自己和工作免受他人的毀謗和誤會,她原可以為窮苦人做更多的好

大師專心聽著,然後只說了一句話:「沒有人會對不結果實的樹丟石

頭





了行動自身,唉!」

行動能導引人悟嗎?」有人問大師

所做的行動。」 「悟唯靠行動。」他回答:「但必須是非功利的行動,為了行動自身

卻無動於衷,只是坐在那兒看著,顯得有點無聊 「你怎麼了?」大師問:「你沒看到父親射進了一分嗎?」

習賽。當那個足球明星踢進漂亮的一球時,全場觀眾為之歡騰。但他兒子

他解釋道,某次他和一個足球明星的兒子同坐在看台上,觀賞一場練

「是呀,他得分了。正式比賽是在星期五,那時得分才有用

大師結論道:「行動的價值竟是以它是否幫助你成功來衡量,而非為

0 7 4

### 胡扯?倾悟!



世界最高的廟宇,在喜馬拉雅山腳前,也只是一丁點大。」 有人詢問箇中原因,他答道:「檯燈擺在太陽底下光芒頓失;即使是 大師不是宗教功課的奉行者。



「神廟的神師告訴我,唯有在神廟內才能崇拜神。您認為呢?」

「那位神師不是能給你這方面意見的最佳人選。」大師說。

「但是,他不是個專家嗎?」

為了啟其疑惑,大師敍述了一段自己的經歷。有次他在國外旅行,途





說 不好 中隨手翻閱 這本書上寫說給導遊五毛錢,那本書說給五塊錢。」 那本較好。」 兩本旅遊指南。他的導遊對著那兩本書皺起眉頭說: 「為什麼?這本不是有較多的資訊嗎?」 導遊搖搖頭 「這本很



你之所以參加宗教組織,是因為它提供你機會,在清楚的意識之下

的推銷員訂婚。 他敍述某次與一名女弟子的談話。那名女弟子剛與一巧妙地閃避了宗教。」大師說。

個時常出差在外

慣?」「他抽煙、喝酒,全都過量了。」「我不了解妳,既然妳說不出他 他有錢嗎?」 他長得好看嗎?」大師問。「 「他如果有錢的話 也不會花錢。 嗯,他在人羣當中一點也不顯眼 「他有沒有任何壞習

### 拥推?领悟!

任何長處,為什麼要嫁給他呢?」 「嗯,他大部分的時間都出差在外,這

樣我的婚姻將不會有丈夫的負擔。



們同樂,加入他們的談話,討論千百個不同的主題,從國家的政治情況一 大師甚少提及靈修方面的主題。他滿足於每日的吃飯、工作、與弟子

直到最新的酒吧笑話,都是他們談話的材料。

有位訪客問道:「這個只說笑話不談神的人,怎麼可能教你們東

名弟子說:「除了使用字辭外,還有別的施教方式。」

西?





栽進撲克牌遊戲中。當他們中途停下來喝飲料時,談到了死亡。 大師愛玩一種撲克牌遊戲。某個敵機空襲的夜晚,他和一些弟子一

頭

們做什麼?」 「若我在遊戲中被槍彈擊斃,你們會怎麼做?」大師問。 兩件事,第一,把屍體移走。 「第二件呢?」 「您希望我

「 發

牌

。」大師說。

你當初為何來大師這裡?」

因為那時的生命不知往何處去,也無任何收穫。」

「那麼現在你的生命到了哪一境地了?」

「沒有。」

「它帶給你什麼了嗎?」

「沒有。」

「那麼這有何不同?」

「現在我沒往任何地方去,是因無處可去;我沒得到什麼,是因為不

想要什麼。」



大師對一個經年研究宗教誡律的人說:「通往美好人生的鑰匙是愛,

而非宗教或誡律。

接著他說了一個故事。有兩個上主日學的小朋友,他們很討厭主日學





教導的宗教規範,因此其中一個提議逃課

「逃課?但是會被我們的爸爸抓到,揍我們一頓。」

, 我們也打回去。」

親

0

也對

好吧,

那麼你打我爸爸,我打你爸爸。

「什麼?打你爸爸?你一 定瘋了。你忘了嗎?上天要我們尊敬父母

大師認為人界定自身為印度人、中國人、非洲人、美國人;印度教徒

基督徒或回教徒 ……一點意義也沒有,這些不過是標籤罷了

「猶太人是你的限制條件,而非你的身分。」 有名弟子宣稱自己徹頭徹尾是個道地的猶太人,大師溫煦地對他說: 「我的身分是什麼?」

0 8 0

## 湖北?嫡恪!

無 。」大師說。「你意思是我是虛空?」弟子難以置信地問。 「可以加

上任何標籤的虛無。」大師說。



在大師的生日宴會上,一名弟子有點不客氣地拒絕了一杯酒

當他在屋內走動時,碰巧遇上大師,大師向他眨眨眼,並在他耳邊低

語道:「我的朋友,你尚得學習一些有趣之事。」

「是什麼呢?請您舉個例。」

「比如說:你可以把你祈禱時所用的毯子浸染在酒裡,它依舊能充滿

神的祝福。」







愛一 件事,自能懂得節制之道 有人問他何以如此反對苦行,他答道:「因為苦行製造出厭惡樂趣之 大師喜愛的是適度的節制,而非嚴峻的苦行。他說,如果我們真的喜

而他們遲早有一天會變成厭惡人的人,冷酷而又苛刻。

「非也,他們愛的不是樂趣,他們把自己塞滿了樂趣。 「但是很多喜好享樂的人也是冷酷又苛刻的。」

他們所愛的是

過度的享樂所加給身體的懲罰。



大師的教導大多採寓言或故事。有人詢問弟子其資料從何而來。

病人給你;若祂使你成為教師,祂會給你學生;而祂若派定你成為一位大 「從上天來的,」弟子答覆:「若上天意欲你成為治療者,祂會派遣

師,祂會送你故事。」

有人請教大師有關耶穌諭其門徒惱恨自己父母親的這一指示。大師說:

「你很難找到比父母更大的敵人了。」

0 「妳的小孩真是可愛極了,」大師說:「他們多大了?」「醫生是三 他說,他曾經在超級市場遇見一個女人推著嬰兒車,車內有兩個小男

歲,另一個律師是兩歲。」女人答道。

孩







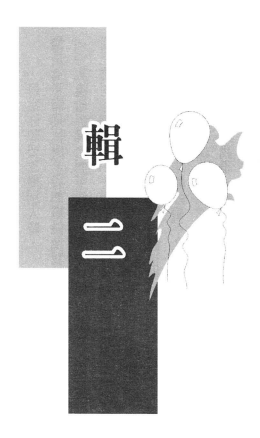
對於那些天真自信只要憑著意志努力以赴,沒有達不到的事的弟子,

大師總是說:「生命中最好之事是無法憑意志去成就的。」 己意躺在床上,但無法想睡就立刻入睡。你可以憑己意稱讚某人,但無法 「你可以隨己意將食物放進嘴裡,但無法憑意志產生食慾。你可以隨

你可以隨己意說出秘密,但無法強求信任。你可以憑著意志服務他人,

但卻無法憑著意願產生愛。」

勉強生出欽佩之心。



變是為了滿足什麼?我的驕傲?我的快樂?還是我的利益?」 「每當你想要改變別人時,」大師說:「先問自己一個問題:這項改

當然不。所以聽我說,乖。悔悟吧,天主會原諒你。回家去吧。你可以在 還未開始活的年輕人會想要跳水呢?」「因為我厭倦了人生。」「現在請 衝上去對他喊道:「不,不要!求求你不要跳下去。為什麼像你這樣根本 家裡找個隱密安靜的地方上吊解決。 刺骨,而我的肺炎才剛痊癒不久。你知道我的意思嗎?我有可能會死掉 而我有妻子和四個小孩,你願意讓這事發生而使自己良心不安嗎?不,你 你聽我說,如果你跳下河裡,我也得跟著跳下去救你,對不對?河水冰冷 然後他告訴他們下面的故事:有個人就要從橋上跳河自盡,一位警察







就聽說,在蘇伊士運河之東,兩種矛盾的說辭可以同時成立。」 由於惱怒大師似是而非的言語,一位從歐洲來的哲學家聲稱:「我早

就快到真實之境了。無怪乎『實相』是樁無可了解的奧秘。 大師對於這個說法感到興味十足。「蘇伊士之東,」 他說 差一 點



修道院裡沒有時鐘。 有個商人抱怨著無法準時, 大師說: 我們這 裡

所遵行的是宇宙時間,不是業務上的時間

點上來看,你無法遵守業務時間又如何呢?」 而定。從森林的角度來看,一片葉子的掉落有什麼意思呢?站在宇宙的觀 商人不懂這是什麼意思,於是大師再說:「每件事都依你觀察的角 度



「為何有較多的人不能悟道呢?」

「因為他們追求的不是真理,而是自己的利益。」

他以一則波斯回教徒的故事來作說明:有個急需錢的人在街上想賣掉

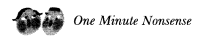
生,求求你,把我放進你那個可以把粗劣毛毯變成細軟的好貨,又能把小 樣的貨了。」一位當時在場目睹整個過程的波斯回教徒說話了:「毯子先 又破舊不堪。」於是他以極低的價錢買了它。一分鐘後,買了毯子的人向 一個湊巧經過的人說:「這裡有條毯子軟得跟絲一樣,先生,找不到像這 條質地不佳的毯子。第一個前來光顧的人對他說:「這是條劣質的毯子,

「神奇的盒子,」大師說:「就叫做私心:把真理轉變成欺騙的最有

石子變成寶石的神奇盒子吧。」

效工具。」





驚的女弟子說。 我以為靈修與政治無關。」 一名剛知道大師從事政治活動而顯得震

「那是因為妳不明白靈修的真義。」大師回答。

次日,他把她叫來說:「妳也不明白何謂政治。」



「有所謂的自私的愛嗎?」某人問道。

他的紀錄。負責紀錄的天使審查後驚叫道:「這實在難以置信,前所未聞! 大師答覆以這則故事:道格伍先生焦急地站在一旁,天使們正在審查

0 9 0 親愛的,親愛的道格伍先生,你今晚做了件多麼偉大的善事啊!」 肚的女人對他眨眼時,他便欣然地予以回應。雖然這個女人又老又醜 往天堂了。正當穿衣時,他突然呆住了,因為那位老小姐從床上叫道: 格伍先生瞄一眼手錶,發現他得趕快,再過半個多鐘頭,他就要再次被帶 但卻是他進入天堂的許可證,因此他便與她共度了一晚。黎明到來時 小時,道格伍先生仍舊無助地站著,不知道該怎麼辦。所以當一位體格粗 十分困擾,他決心稍稍偏離正途一下。一個小時過去了,兩個小時,三個 回地上一天,讓你至少犯下一件罪過,然後以一個人的身分回來這裡!」 你不是天使。也不能放在人類的部門,因為你毫無缺點。所以我們要送你 你一生中,從未犯下一丁點罪,連一些輕微的過失也沒有!你做的全是善 可憐的無罪的道格伍先生發現自己回到了家鄉的一個街角,他悶悶不樂 現在我們要讓你進到天堂中的哪一類別呢?不能放在天使之類,因為 道







「但是美是四處可尋的,它在空中、在地上、在所有的地方,任人擷取 位藝術家正在修道院演講。「藝術可以在博物館裡找到,」他說:

沒有名字。」

認 做神廟的博物館裡找到,但它的本質卻是存在於四處,任人採擷,不易辨 沒有名字。 「正如同靈性,」大師次日與弟子在一起時說:「它的象徵可在那稱



, 真實的進步是「心靈的進步」 雖然大師深深著迷於現代科技,但他卻拒絕稱之為「進步」 、「幸福的進步」,不是「腦力的進 0 為他而

步」或「新發明的進步」。

言

「您對於現代文明有何看法?」某次有位記者問他。

「我想那是一種很好的概念。」他答道。



某天談及現代的進步時,大師說曾經有兩位來自開發中國家的訪客到

修道院。

我們有進步的文明;我們甚至有好幾個軍火製造廠呢!」 他問他們老百姓的經濟狀況,其中一個訪客很不高興。他說:「老兄,







大師對一名社會工作者說:「我怕你造成的傷害多過於好處。」

「為什麼?」

「正義有兩件要務,你只強調其中之一。

ᆫ

「是什麼?」

「另一件是什麼?」「窮人有權利要求麵包。

 $\sqsubseteq$ 

窮人有權利要求美麗

0



大師對於社會工作者感到不滿,因為他們尋求的只是改進,而非革命 「從前有位脾氣溫和,非常聰明的國王,」大師說:「當他獲知有

些無辜的人被關在監獄裡時,他立即命令為那些無辜的囚犯另建一處較為

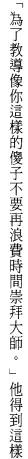
# 胡扯?倾悟!

舒適的監獄。」



的答覆。

有名弟子十分敬佩大師,他將大師看作是神在人間的代表。 「喔,大師,請告訴我,」他說;「您為何來到這個世界?」







某人誇耀自己國家經濟和文化的成就,大師感觸良深。 那一 切的成

前。 白人問:「哈佛沒有改變你嗎?」「當然有,他們使我變文明了。待會兒 就曾讓你的同胞在心靈內起了些微的變化嗎?」他問道 當他聽到頭目說的一口純正哈佛腔時,可想見他張口瞠目的驚愕貌 接著他說,有個白人被食人族抓去了,在活烤之前,他被帶到頭目面

把你烤熟之後,我會穿著正式服裝,以刀叉用餐。

「這是你的錯誤,你在自己之外尋找神。」大師說。

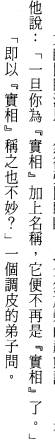
你沒看到你的『內』是在你之外嗎?」大師說

那麼我該往內尋找祂嗎?」

### 湖北?嫡恪!

某次一位神秘學學者問道:「先生,當你說存有時,指的是永恆、超 大師一再地警惕人勿將「實相」局限於一個概念或名稱。

越經驗的存有,還是倏忽即逝、偶然的存有?」 大師閤眼沉思,然後張開眼睛,以全然放鬆的神態說:「是!」稍後



「更正確地說連以『它』稱之也不行。」







大師立意有系統地摧毀每一種教條、每一種信念,以及對於神的概念

因為這些原是指引的工具,如今卻成了描述物的本身

他喜歡引用下面這段東方諺語:「聖人指月,愚騃者只見其指。



理 0 有次他向弟子顯示爭論的價值: 大師不與人爭論,因他深知爭論者所求的是肯定自己的信念,而非真

「一片麵包掉落在地時,塗有奶油的一面在上還是在下呢?」

「有奶油的一面當然在下。」

「不,在上。」

「我們來作個實驗。」

片麵包塗上了奶油,丟到空中, 掉落地上— 塗有奶油的 面在

上!

「我贏了!」

「只是因為我犯了個錯誤。」

「什麼錯誤?」

「顯然地,我把奶油塗錯了面。」



超越人類思想的範圍。簡言之,宗教信仰只是指向月亮的手指。 大師說:宗教信仰不是「實相」的陳述,而是某個奧秘的暗示和線索,

有人以那根指頭挖出自己的眼睛。這些就是盲信者,宗教使他們盲目了。 某些宗教信徒只是一直在研究那根手指,其他的人則忙著吸吮它,還

能夠跳離手指而見其所指者,實在罕有。這些人是被指為褻瀆者的真正超





旦!

越信仰宗教的人。

看著弟子說:「現在大家集中注意我的手指。

某夜大師領其弟子走到空曠的戶外,天空布滿了星星

他們都懂了。



大師總是打破信仰神的每一種陳述,一名弟子驚惶不安地叫道:「我

已經沒有任何東西可以攀了。」

「若你安臥於你的信仰巢中,你還會想飛嗎?那不是飛, 「這正是羽翼初豐的小鳥被推離巢之時所說的話!」稍後他說道 而只是振翼而

1 0



謙遜不是無聊的自貶,」大師說: 謙遜是明白你一切努力的成

· 所改變的是行為,而不是你自己。」

「所以真正的改變是毋須費力的?」

就

「對。」大師說。

「那它如何產生呢?」

「藉著覺醒。」大師說。

「如何才能覺醒?」

「當一個人睡著或醒來,他是如何做的呢?」大師說

大師用他某次無意中聽到的一段對話來回答:「我們的師父, 「所以沒有一種真正的長處可以讓人驕傲的?」

他的聲

音多麼美,他吟唱多麼神聖!」「哼!如果我有和他一樣的聲音,我也能 唱得那麼好!」







鄰近王國的統治者宣布其參訪修道院的意願,每個人聞此消息都十分

興奮,唯獨大師仍與平日無異。

臻至玄秘的完美之境,因此我前來請教您有關奧秘的本質。」

國王被引至大師面前,他鞠躬致意,接著說道:「我相信您的修行已

使國家和諧。」
「我想深入了解存在は「為什麼?」大師問

「我想深入了解存在的本質,好能掌握我自己和我的臣民的存在,以

你會發現你所追求的和諧不是靠掌控得來的,而是靠著順服 「好,」大師說:「但我必須先告訴你,當你深入了解你的問題之

後,



# 稠批?领悟!

自以為是的傳道人問:「以您的判斷,什麼是世上最大的罪?」

「把別人看作罪人。」大師說。



「的確有兩種人:法利賽人和稅務員。」大師閱讀了耶穌的比喻後,

「如何辨別法利賽人呢?」

這麼說道。

「很簡單,就是把人分等級的人!」大師說。







人的好壞相差無幾。」不喜歡為人加上標籤的大師這樣說

「您怎能說一個聖人和一個罪人沒什麼差別呢?」弟子抗議道

陽的距離難道就縮短了嗎?」 因為每個人和太陽的距離都是一樣的。你住在摩天大樓頂端,

與太



大師認為世人所視為真者,其實為假;因此先驅者總是寂寞的。他說: 「你將真理看成是書本上獲得的公式。真理實需以孤寂的代價買來的

倘若你欲追隨真理的芳蹤,你必得學習獨自行走。」



「我已作好準備到任何一個地方去尋找真理。」熱心的弟子如此宣告。

大師不覺莞爾。「你何時出發?」他問。

「您告訴我目標,我就立刻啟程。」

「我建議你朝鼻子所指的方向旅行。

「好。但我要在何處停下?」

「任隨你意。」

「我會在停下來的地方找到真理嗎?」

「是的。它就在你面前,盯著你那雙看不見的眼睛瞧。」



「悟是易是難?」

「就如同看見你眼前事物一樣地容易,也一樣地困難。\_





「看見眼前事物有什麼難的?」

的 什麼不一樣嗎?」 大師回以下面這則短故事:女孩開車迎接男友並說道:「注意到我有 「我放棄。」 「新衣服?」 「我戴了防毒面具。」 「不是。」

「新鞋子?」「不,是別



為何不問自己的心或自己,卻問別人?」大師說。 名佛教徒弟子問道:「佛心是什麼?」

那麼,什麼是我自己,大師?」

「要知道答案,得先學習所謂的『秘密行動

什麼是秘密行動?」

「這樣。」大師閉上眼又睜開

### 捆批?橱偿!

大師向弟子解說,若能做到「不作任何詮釋的觀」,離悟之境就不遠

了。什麼是詮釋性的觀呢?

有個女孩生病了。」 的天主教神父以袍子遮著臉,偷偷地潛進那所屋內。「不好了,裡面一定 師溜進去了,他們並不鷩訝。「你想這是怎麼回事呢?」接著,一位當地 工作著。他們看見一位猶太經師鬼鬼祟祟地溜進那間聲名不佳的房子內。 「你想這是怎麼回事呢?」他們互相對問。過了一會兒,又一個基督教牧 大師如此解釋:兩個信奉天主教的挖土工在一所妓院前的馬路上辛勤







弟子問大師如何才能進入 道」

你有沒有聽到修道院旁那條溪流的潺潺水聲?」

「有的。」

那正是入道的最好方法。



大師喜歡說這則他自己的故事:

又著迷的神情。他被這一幕情景感動得落淚。他輕輕地走到她身旁,摟著 靜靜地看著她正凝視在沉睡中的嬰兒,臉上充滿了驚奇、難以置信 他的頭一個孩子出生後,他跑去育嬰室,看見妻子站在嬰兒床邊

狂喜 。 他

她低語道:「親愛的,我知道妳的感受。

妻子吃驚地回過神來,脫口而出:「是呀,我怎樣也不明白他們怎能

以二十塊錢做出像這樣的嬰兒床。



思想範疇的,是一奧秘,因此任何關於神的言論,都只是我們對於祂的概 任何時候一提到有關神的話題,大師總是堅稱神基本上是遠超過人的

念,

而非祂自身。

我們的 言說的。因此,為了正確起見,應該說:我們的『概念神』 神創造了世界,或神愛我們,或神是偉大的,這些都不對,因為神是無可 弟子始終未能掌握這話的意思,直到某日大師這樣地告訴他們:「說 『概念神』愛我們,我們的『概念神』是偉大的 創造了世界

如果你一開始就不立偶像,也就毋需捨棄了。」大師說 如果真是如此,那麼我們不是應該丟棄一切對神的概念嗎?」





有些弟子感到迷惑,因為大師好像一點也不關心人們是否相信位格性

紹的日記:「當我們停止相信位格性的神的那日, 某次他引述一段他極喜愛的話給弟子聽。那是取自聯合國秘書長哈馬

的神。

當我們的生命從此不再為那永恆不變的光所照亮時,我們便死了。那光亙 古恆新,令人驚異,其源頭非理智所能企及。 神並不因此而死。但,



大師某次見一大羣人聚集在修道院門口,對著他唱聖歌,並高舉布條

## 胡扯?惭悟!

上面寫著:「基督就是答案。」

他走到一個手持標語,面容嚴峻執拗的人面前說道:「是的,但問題

那人頓時

那人頓時吃了一驚,但很快地恢復了神色說:「基督不是一個問題的

答案,而是我們的困難的答案。」

「若是如此,困難是什麼呢?」

後來他對弟子們說:「如果基督的確是答案,那麼基督的意思便是:

清楚了解是誰在製造難題,如何製造。」



「我要怎樣才能悟?」一名渴求了解的弟子問。

「把事實當事實看。」大師說。





這點的。

那我要做什麼才能把事實當事實看呢?」

大師微笑道:「我有好消息和壞消息要告訴你,我的朋友。」

「壞消息是什麼?」

「你無法做什麼,看,是一項恩賜。

「那好消息是什麼呢?」

你不必做什麼,看,是一項恩賜。



人類的難題很難以概念來解決。一位勞動改革者花了點代價才明白了

某次他帶著大師參觀一個以現代方法挖掘的溝渠。「這機器,」 他說:

搶走了很多人的工作,他們應毀掉它,讓一百個人用鏟子挖那渠道。

「是的,」大師說:「或者更好是讓一千人用湯匙挖。」



傳道人決意要逼使大師說出在信仰上主方面一個不模稜兩可的意見

「當然,我相信。」大師說。「您相信真有一個上主嗎?」

「一切事物都由祂所造,您相信嗎?」

「是,是的,」大師說:「我當然相信。」

「是誰造了上主?」

「你。」大師說。

傳道人被嚇得呆住了:「您當真地告訴我,是我造了上主?」

大師平靜地說:「是的。那個你成天想著、念著、談著的上主。





大師不歡迎理論家,只為了一個簡單的理由:他們的理論聽起來很合

理, 他們是以信用卡買東西;而窮人沒什麼錢,卻得以現金付款。」 但不合事實。 他說有位理論家這樣說:「這是個瘋狂的世界。富人雖有很多錢

「所以你

, 但

但

理論家說:「那他也可以用信用卡買東西了。」 如果店主同意窮人使用信用卡,最後他也會變成個窮光蛋。」「太棒了!」 有何建議嗎?」某人問。「倒過來,讓富人付現金,窮人用信用卡。」



大師覺得和這些人講話很累。他們忽略了覺醒這重要的功課,只有覺醒能 有些人總是一心一意的為神的存在做辯護,或不停地討論祂的本質,

為他們帶來愛與自由。

是顯明的,祂沒有隱藏,為何要談論呢?只需打開眼睛,觀看 看見祂;而你們所看見的是你們所認為的祂,而非『實相』的祂。 稍後他又說:「觀看是世上最容易之事,你要做的只是拉起那『思想 對一羣要求他談論神的人,他說:「你們所尋求的,是談論神而不是

9

神』

的百葉窗。」

弟子問:「我們得穿衣、吃飯;如何才能超脱這些?」

「吃飯、穿衣。」大師說





「我不懂。」

「如果不懂,就穿你的衣,吃你的飯。」

脱美味佳餚和精緻衣服之人,必定是神智有問題。」稍後他說:「你永遠無法擺脫你想避開的任何事。

他又說:「想超



大師說,人們之所以不快樂,常常是自己決定要不快樂。所以在同樣

他說他的小女兒曾有次十分不情願地去參加一情況之下的人,有的很快樂,有的自覺可憐。

個夏令營。為了紓解她

的憂懼,大師為她準備了幾張寫好住址的明信片。

「每天,」他說道:「就在一張明信片上寫:我很好,然後投入郵筒

就行了。」

## 胡扯?领悟!

女孩想了想,然後問道:「可憐二字要怎麼寫。」



大師十分支持歷史研究,然而,對研究歷史的學生有一點不滿:他們

「譬如說呢?」一個學生問道。

普遍忽略了歷史所給予最珍貴的課題。

個冷冷的抽象觀念。歷史舞台上的主角一度權傾天下,但在我們看來,他 「譬如,歷史事件在當時曾是如此重要,如今只不過成了書本上的

們不過是由繩索所操縱的布偶,而這是他們當初所始料未及的!」







大師說:「你們所稱的友誼,實際上是一種交易:須達到我的期望 ,

家,辛苦工作了一整天,你竟然這麼不乖,親一個都不行。」可愛的小女 給予我所需,我就會愛你;拒絕我,我的愛就會變質成憎怒和冷漠。」 女兒說:「來,給爸爸親一個。」「不。」「真不懂事,爸爸為了賺錢養 他說,有個人在辦公室辛苦了一整天回到家來,對著他可愛的三歲小

大師說:「若你以愛換愛,還不是一樣糟糕,說不定還更糟呢!」 一名弟子說:「我不會把我的愛拿來換錢 孩看著他,說道:「錢在那裡?」

悟是什麼意思?」

看

,

#### 潮推?補偿!

「看什麼?」

舟户餐牙也引∶. 「旦言是悲視、邑雀牙!... 「成功的虚幻,成就的虚空,人類努力的徒然。」大師說

弟子驚訝地問:「但這是悲觀、絕望呀!」

「不,那是老鷹滑翔在深不可測的峽谷時所擁有的興奮與自由。



意志消沉的弟子抱怨,身體的殘障使他一直為生命所騙

時刻裡,你一直是拿了超過你應得的!」 「被騙?」大師叫道:「被騙?看看你四周,老兄!在每個有意識的







大師接著說另一個故事。有家旅館老闆憤恨地抱怨政府所興建的一 條

新高速公路使他的生意大受影響。

發走三、四十個客人。現在被回拒的客人總不會超過二十五個。 牌子。」「你不能這樣說。在他們建那條高速公路之前,我通常每天都打 「這我就不懂了,」朋友說:「我看見你的店門口每晚都懸掛客滿的

大師說道:「你若是一定要使自己覺得不如意,那便是不存在的顧客

也像真有其人。」

不出生反倒較好。」 上面這則故事使弟子們想起一名悲觀者所說過的話:「人生太可怕了,

呢?也許一萬人當中才有一個吧。」

「是的,」大師答道

眼裡閃爍著光芒:「但多少人有這樣的好運



某天他的話一定會植根於他們的心靈,並且開花結果。 大師知道他的話經常使弟子無法理解,但他還是照說不誤,因他確知

有天他說:

此,無欲令其回轉或予以逃避-渴求已久或害怕的事物。但對於有勇氣順服於當下經驗之人 「時間總是顯得那麼長,當你等待著 ——時間已然轉化為永恆的光輝。」 ——一一個假期,一場考試,一件 他無念於



你被生活的平靜所毀,」大師對一個隨遇而安的弟子說道: 「只有

災難能夠救你。」

慢慢加熱的水中,到了該跳的時候,他就跳不出來了。 他這樣解釋:「把一隻青蛙丟進滾水裡,牠會立刻跳出來,把牠放進





總督說:「您能給我一些執行公事的建議嗎?」

「學習如何下命令。

「怎麼做?」

「讓人接受你的命令時不覺得自卑。」大師說





有個工廠欲搜購牛蛙皮。 有人問大師如何找到寂靜, 大師說了下面這個故事: 個農夫打電報給工廠說 他可以供應超過

十萬張或更多的牛蛙皮。工廠回電說:

「請先寄五萬張來。」兩週後,一

張可憐的牛蛙皮寄來了,裡面附著一張紙條:「敬啟者:我向你們道歉。

這是我這附近地區僅有的一張牛蛙皮。我被這隻牛蛙的叫聲給騙了。」 稍後大師說:「研究一下人們所製造的嘈雜聲。再看一看你自己所製

造的嘈雜聲,然後你會發現虛無、空洞以及寂靜。」



「我的生活好似碎落滿地的玻璃,」訪客說:「我的靈魂沾滿了罪

· 「」,「下兒」「可聞」:惡。我還有什麼希望嗎?」

獲得洗淨。」 「有,」大師說:「有個方法可以使破碎的東西重新復原,使髒污的

「寬恕。」「是什麼呢?」





「寬恕誰?」

「每個人:生命、上主、你的鄰人——特別是你自己。

「如何做呢?」

「沒有人是應受責備的,」大師說:「沒有人。



有隻小北極熊問他的母親:「媽媽 人們聽大師說真正的宗教不是社會性的事,均感震驚,他說 ,我的爸爸也是一隻北極熊嗎?」

」「那我的曾祖父呢?他也是嗎?」「是的,他,「告訴我,媽咪,我的祖父也是北極熊嗎?」

「當然是。」過一會兒後

是。你為什麼問這些呢?」 「是的,他也是北極熊。」 「因為我快凍僵了。

大師結語道:「宗教既不是社會性的,也不是繼承得來的,它是件極

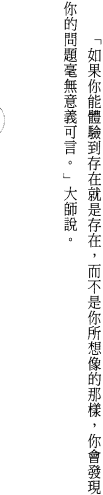
1 2 4

## 胡桃?领悟!

為個人的事。」



「難道不是嗎?」 「這表示,你認為存在是有意義的。」 「我尋求存在的意義。」陌生客說道。







「不是有社會解放這回事嗎?」

當然有。」大師說

"您怎麼形容它呢?」

從『歸屬羣眾』中解放出來。 大師說道



英勇地面對死刑的到來。但有一件事會阻擋你喜悅地迎接死亡。」 我的朋友,」大師在監獄囚房裡向一名自由鬥士說:「你明天將要

「希望你的豐功偉業被人紀念,你的英勇義行為後代所稱頌。」

「什麼事?」

「這有何不對嗎?」即將被人處刑的人問

「你曾否想過,如果後世人記得你的話,他們所記得的是你的名字

而不是你。」

「兩者不都一樣嗎?」

自己是誰?」

「啊,不,我的朋友!你的名字是讓你回應的聲音,是你的標籤。你

這才是破曉時分刑隊來提領他之前,需要先「死去」

的。

A.

大師與死刑犯的談話傳到了弟子耳中。

為了回應他們,大師告訴他們一個故事。有個街頭小販後來變成了百 「人的名字肯定不只是個聲音而已。」他們說。

萬富翁,但他在支票上簽名時,都只畫兩個「丫」號,因為他是個文盲。

有天銀行行員很驚訝地發現支票上畫了三個「丫」。「那是我太太,」百





萬富翁解釋道:「她有社會野心。那第二個丫是我的中間名字。」



弟子們坐在河岸上。

「如果我掉落河裡,會溺死嗎?」一名弟子問。

「不會,」大師說:「掉落並不會讓你溺斃;沉於其中才會。」



關於耶穌所說的「濾出蚊蚋,吞了駱駝」 的話,大師表示:有一次在

#### 棚祉?嫡恪!

戰爭的猛烈空襲情況中,他聚集眾人躲進修道院的地下室。他們整天待在 裡面,炸彈此起彼落地在四周響起。到了傍晚,兩個人再也忍不住了,「我

們受夠了,管它有沒有炸彈,我們都要回家了。」 他們走了。三分鐘後又回到地下室來。大師微笑著說:「你們改變心

意啦。」「是的,」他們苦惱地說:「外面下雨了。」



「大師看起來是那麼地喜悅。」訪客說道。

弟子說:「一個人卸下了那稱為自我的重擔,腳步自然輕盈愉快。







在焉的教授差點誤了他的演講,於是跳上一輛計程車,對司機喊叫: 有人請問大師對現代科技成就的看法。他這樣地回答:有一回 一,心不

計程車快速b 用最快的速度!」

計程車快速地奔馳時,他忽然想起忘了告訴司機開往何處,所以他又

「先生,不知道,」司幾說:喊:「你知道我要去哪裡嗎?」

「先生,不知道,」司機說:「但我已盡量加速了。\_



大羣朋友和舊日的弟子,羣集一起為大師過九十歲生日

以時日的多寡。」 慶祝會將結束時 大師起立說話: 「人生,是以質來衡量, 而非量之



在一場抗議政府製造原子彈的盛大集會中,大師和其弟子也在人羣裡,

頗引人側目。

會場中響起一陣熱烈的掌聲,認定「原子彈殺人!」大師搖搖頭喃喃

以更正:是思想殺人。」 低語道:「不對,是人殺人!」 當他發現身旁的人聽到他講的話時,遂湊身過去說道:「嗯,我要加



大師要修道院的圖書館收藏各類可以想得到的書籍

政治、建築





哲學、 詩、農業、歷史、科學、心理學、藝術 ……還有他用得最多的小

說。

他說他最怕的莫過於單軌思想,和狂戀一本書的人 他時常重複說的一句話是:「願主保佑我們遠離那些不思考的人!」

的覺察」,以及「非概念性的覺醒」。

這使得弟子們十分迷惑,因為這些話大異於他所強調的:

「非思考性

有人就此直接向他請示,他給了一個頗暧昧的回答:

根刺能夠以

另一

根刺取出,不是嗎?」



大師在修道院圖書館放置了一個骷髏頭示警,上面寫著:「書殺人。」 為什麼?」某人想知原因

1 3 2

# 胡扯?领悟!

「因為書所產生的意念能化成人的堅固信念,使人心轉硬,扭曲了對

『實相』的領悟。」



弟子抱怨大師老是擊碎他所珍惜的信念。

大師說:「我放火燒掉你信念的廟宇,因為只有摧毀它,才能使你看

到那片一望無際,廣闊的天空。」







曲。

大師遇到一位年老的鄰居,手裡拄著拐杖曳步而行 「早安,」 他喊道:「你這幾天還好嗎?」

去。

都會繞著這個街區走一圈,現在我覺得好虛弱,只能走半圈,再轉身走回 「不怎麼好,」老人以微弱的聲音說道:「我以前每天早上吃早餐前

大師強調覺醒甚過禮拜

「但我們不是得依恃上主嗎?」有人問 0

稍後,他擬了一段上主與其追隨者的對話。追隨者:「請不要離開我 大師說:「愛人者願被愛者好,其中包括需讓被愛者擁有離開他的自

\*\*\*\*\*\*\* 1 3

### 棚推?橱悟!

上主。」上主:「我離開,好讓聖神降臨。」追隨者:「聖神是什麼?」

上主:「源自於不依賴的無懼與自由



大師有次說到一個鄉間的鄰居,這人滿腦子想要得到土地。

「我希望有更多的土地。」某日他說。

「為什麼呢?」大師問:「你的土地不是已經夠多了嗎?」 「我如果有更多的土地,就可以養更多頭牛。」

「賣掉牠們賺錢。 「你要那些牛做什麼?」

「為了什麼?」

「買更多的土地,養更多隻牛。」





傳道人與大師談論有關依賴上主的話題

幫助他長大成人的孩子時,全世界同聲哭泣。」 大師說:「當一位父親幫助其嬰兒時,全世界一同微笑。當一位父親 「上主是我們的父,」他說:「我們從沒有停止需要祂的救助。」



大師對於家庭計畫持著明確的看法。對於那些極力辯稱家庭的大小只

是父母私人問題或國家內政事務之人,他講了下面這則寓言: 有個國家,其人民皆可發展和取得自己的原子彈 —小小的,如手榴

彈般的大小,但威力足可摧毀一座城市。

激烈的辯論開始展開,究竟人民是否有權私自持有這樣的爆炸物。他

們最後達成了以下的協議:如果沒有證件,不得在公共場所持有原子彈。

但如果是在自己家裡,則屬個人的事。



有人告訴大師《性》雜誌在發行量上有增加的趨勢。

「很不好,」他評論道:「以性這個事實來說,你閱讀得愈多,知道

得愈少。」

稍後他又加上:「你也愈無法享受它。」





「愈來愈多的現代人受厭性症之苦。」心理治療師說

「失去了性慾。」 「那是什麼病?」大師說。

「我們還未找出對策。您有嗎?」

「多可怕!」大師說:「有什麼治療方法嗎?」

「是什麼?」 「我想有。」

把性重新變成符號!」大師頑皮地一笑。





諱言,心理治療師只能使人暫時得到紓解,並未能解決問題,他只是以另 大師並不反對心理治療,他甚至還說為某些人是必要的。然而他也不

一個輕鬆得多的問題與病人交換而已。

他回想起戰後有次坐在公車內,很好奇地看著一名乘客抱著一件以報

紙覆裹的沉重物品。

「一顆沒爆破的炸彈,我要把它帶去?「你膝上放的是什麼?」 車掌質問道

「看在老天的份上,老兄!別把那樣的東西放在你的膝上好嗎?放在 「一顆沒爆破的炸彈,我要把它帶去給消防隊。」

座位下面!」





投票日的當天,大師總是第一個出現在投票所。他總不明白為何有些



窗工人嗎?」

弟子不去投票,行使他們的權利

願費點勁去投票,落實民主?」「人們為了民主願意納稅,願意拋頭顱灑熱血

他說:

「為何就不



大師講了一個故事,說明人是如何看其他人的。

跨出淋浴室來拿毛巾,突然僵住了。窗外有個洗窗工人正看著她。一分鐘 他結婚後曾在城市裡一棟公寓的十樓住過一陣子。他年輕的妻子某日

過去了,她仍呆立在原地,因為驚嚇過度而未移動半步

那人開口打破了沉寂 「怎麼了,女士?」他說:「妳以前沒看過洗

1 4 0

當大師的頭一個孩子來到人世後,他總不能滿足地一再凝視著嬰兒。

「無比地快樂。」大師說。

「你希望他長大後成為怎樣的人?」某人問。

「為什麼?」「恭喜我!」

「我終於找到了一個可以讓我發展遠景的工作。」

大師鬱鬱地說:「你昨天是個夢遊者,今天還在夢遊,直到死前仍會

直夢遊。你指的是哪一種發展?」

「珂」戈月日)」一国等著艮宁字写为享色新,忽号「我說的是錢財上的發展,不是精神上的。」

「啊!我明白了。一個帶著銀行存摺的夢遊者,總未能醒過來享受

它。」







悟,就是覺醒。」 大師如是回答人們的問題

你現在是睡著的,而且你不知道。

知道他愛喝酒,為何要嫁給他?」人家問她。 人說道:「直到有天他清醒地回家,我才知道。 他接著向他們說,有個新婚女人向人抱怨丈夫飲酒的癖好。 「我並不知道他喝酒 妳既然

女



此 他經常說到一封信,那是一位富有的鄰居寫來的,內容如下: 耶穌讓空中的飛鳥和田野間的花朵成為人類仿效的典範。大師也是如

## 捆批?櫃條!

「敬啟者:關於敝人捐獻給貴修道院花園的鳥兒戲水盆,本人謹在此

告知各位,此盆不得供燕子使用。」

位訪客向大師解釋其宗教時說:「我們相信我們是上主的選民。」

「這是什麼意思?」大師說。

「我想我能猜得出在地球上所有的人當中,是誰發現了這點。」 「就是說,上主從地球上的各民族中揀選了我們。」

一大師

淡淡地說。



「讓我來為您解釋我的宗教所宣揚的佳音。」傳道人說。

大師凝視傾聽

「上主是愛。如果我們遵守祂的誡命,祂就會永遠地愛我們,給我們





酬報。

如果?」大師說: 「那麼這佳音其實並不怎麼佳,不是嗎?」

9

美麗的精裝牛皮封面、燙金邊的聖經 個包裝簡陋的包裹送到了郵局 ,在處理過程中裂了開來, 散落滿地

後來他為此事而懺悔,大師說:「你幹麼要偷聖經?」一位郵務人員禁不起誘惑,私自拿了一本。

我的宗教習性。」這人很慚愧地說。



## 胡扯?领悟!

「有些人聲稱死後沒有生命。」弟子說。

「他們這樣說嗎?」大師不置可否地說道。

「你覺得那很可怕嗎?」大師說:「但是大多數的人甚至在死前一直 「這不是很可怕嗎?死後就不再能看、能聽、能愛或移動。」

都是如此的。」

另一弟子決心要問得更直接、更個人化。

「您相信死後有生命嗎?」她問。

「妳怎麼會死纏著這個問題!真是奇怪。」大師說。

「有什麼奇怪的?」

「就像一個小孩,因為不知明天會帶來什麼而拒絕吃今天的食物。妳餓壞 「此刻呈現在妳面前的是一個亮麗的四月天,」大師指著窗外說道:

了,吃妳的日用糧吧!」







大師有時會說一段有關那魯定大師的故事,以饗訪客

吧!」那魯定坦承他欠了鄰居阿都拉七個銀幣,隔日是還錢的期限。 那魯定在床上輾轉反側,難以成眠,他的妻子問道:「怎麼了? 所以 ·睡覺

他憂慮得睡不著覺 「阿都拉!阿都拉!」老阿都拉揉著睡眼惺忪的眼睛來到窗戶邊問道:

他的妻子倏地從床上起來,拿起披巾往身上一披,出門走過街喊道:

「什麼事啊?」

女人叫道:「我只是要讓你知道你明天將會拿不到你的七個銀幣,我

丈夫沒這些錢。」

她回家裡跟她丈夫說:「 睡吧, 那魯定。 現在阿都拉可以開始憂慮

7

大師結語道:「有人得還錢,但必須有人憂慮嗎?」



想起耶穌所說的話:「沒有你們的父的同意,這些鳥兒沒有一隻會落下 農夫為了保護農作物,殺死了無數的鳥兒。弟子望著散布滿地的鳥屍,

地。」他問大師這句話是否有意義。

鳥來處理時,這句話便顯出了它所隱含著的美。」 「有的,」大師說:「鳥兒,繁殖到需以百萬來計算,而被當成是害



「具體而言,何謂悟?」

「把真相當真相看。」

「喔,不!大部分的人所看到的都是他們自己認為的真相。」 「不是每個人都這樣嗎?」

「這有何不同?」





因為周圍好幾哩以內根本連一滴水也沒有。 「差別就像你想像自己沉溺在狂風暴雨中的海裡,但你知道你不會沉

溺

位心理治療師來見大師。

「您如何處理精神病患?」

他問。

大師說:「我釋放他們。」

「但如何釋放呢?」

「我不解決他們的問題,我只去除引起問題的自我。」

「我自己如何能這樣做呢?」

「走出你的思想囚籠,進到感官世界裡。」大師說。



獄 , 要上天堂卻這麼難;這算哪門子的福音呢?」 當傳道人又繞回福音的主題時,大師打斷了他的話:「那麼容易下地



為了說明根本沒有一個象徵能完全代表「天」,大師說某次他的妻子

開車載他經過一條人潮擁擠的街道。

打個信號燈表示妳要做什麼?」 她撞到迎面而來的車子,對方搖下車窗咆哮道:「小姐,妳為什麼不 「因為,」她不甘示弱地說:「沒有一個信號燈能表示我要做什





麼。

人自居,於是大師說道:「我的朋友,我有時感覺到,直到你死的那天, 有天大師看著坐在他前面的傳道人,自滿於其信念,藉著善行而以義

你從沒真正地活過——好像生命由你身旁走過。」 半晌,他略作思考後又加上:「不----比那更糟:生命和你是反方向

而行的。」

## 胡扯?姬恪!

大師對於人間物事向來是知之甚詳的。有人請他解釋他最喜歡的一 旬

諺語:「沒有所謂好或壞,思想使之然。」

他如此說:你曾否注意到,人們所說的火車裡的擁擠變成了夜總會的

寫照?

爸爸,你前幾天還在大力讚賞那位脫離反對黨加入你們的人。」 個有名的政治家 為了說明同樣的道理,大師講述他小時曾在無意中聽到他父親 -如何尖刻地批評一位脫黨加入反對黨的黨員。 「但是

黨派加入其他黨派的人,是背叛者。而轉入我們這邊的人,就是歸依者。」 「嗯,兒子,你最好還是早點學會這項重要的真理:那些脫離我們的









所需要的唯獨覺醒。」大師說

他接著說了一個女弟子的故事。她雇用了一名拉脫維亞難民作女傭

「妳會做什麼?」她失望地問。女傭驕傲地微笑著說:「我會擠馴鹿

後來她驚訝地發現這個女傭不會用吸塵器,不會操作果汁機、洗衣機。

的奶。」



「我要花多久的時間才能解決我的問題?」

「不會比你花在了解它的時間多一分鐘。」 大師說。



冬天時身上僅穿單薄的衣服 分堅持克己苦修,因為他相信自我刻苦的必要。人們都知道他經常守齋, 傳道人是個不尋常的人。人們看到他時會害怕戰慄,他從來不笑,十

是什麼。您知道嗎?」 且忠誠地遵守宗教誡律。但有某種東西困惑著我,我一直碰不著它,不知 某天他向大師陳述隱藏於內心的痛苦:「我一直過著節制的生活,並

大師看著他,冷峻地說:「我知道,靈魂。」



哲學家想明瞭聰明是悟的阻礙,大師向他說了這個故事:

引擎發生了故障,駕駛員宣布他要跳傘逃生;機上只有三副降落傘,他拿 飛機上只有三名乘客——一個天才,一名童子軍和一位主教。飛機的





家十分重要,理所當然地,我應該拿一副降落傘。」所以他抓了一個 走了一副,剩下的三人得自行决定誰能夠活下去。天才說:「由於我對國 跳

主教看著童子軍說:「孩子,我已經活了大半輩子了,所以我認為剩

出機外。

下的那一個應該是你的,我已準備好接受死亡。」 「不必如此,主教 , 」童子軍說:「這裡有兩個降落傘,天才剛剛是

拿著我的背袋跳出去的 大師又加上:「聰明通常與覺醒絕緣 0



大師的悠閒態度總是留給訪客極深的印象

我只是沒有時間可以匆匆忙忙。」他會這麼說

1



大師瞄了一眼月曆,看到那天正好是星期四,於是他說:「我倒寧願 「您不祝福我們聖誕快樂嗎?」

祝你們有個快樂的星期四。」

人慶祝的不是今天,而是聖誕節,因此他們的快樂是短暫的。但為那些懂 這話令修道院裡的基督徒心裡感到很不舒服,大師解釋道:「千百萬

得享受今天的人而言,每一天都是聖誕節。」









「以行動對抗邪惡,就好比以雙手抗戰黑暗 大師說:「恐怕你們所需要的不是行動, 所以你們所需要的是光,不 而是光。」 稍後他解釋道:

是對抗。



要大師認真看待愛國主義或國家主義,是相當不可能的

美國人能使你得到什麼?」 某次,他說一個英國人因為改變為美國籍而遭到親人的責罵:「變成

嗯,」那人說道:「舉個例而言,我在美國獨立戰爭中戰勝了



大師某次發表了一場演講,題目是「論宗教之危險性」。他明確地指

出,宗教人士會很容易利用上主來掩飾自身的卑鄙與自私自利

這些話招致了極為嚴厲的駁斥,一百位宗教領導人各自寫了文章結集

成一本書,來反駁大師的話。

了。 大師看到書時,莞爾一笑。「假使我所說的是錯的,一篇文章就足夠 他說道



名弟子在大會上發表了一篇極為激動人心的政治演說後,詢問大師

的看法。大師說:「如果你說的是真的,為何還需吶喊?」

稍後,他對所有的弟子說:「衛道者的狂熱比反對者的攻擊,帶給真

理更大的傷害。」





大師某次給弟子每人一張紙,要他們寫下他們所在的大廳之長度。幾

乎每個人都給了一個恰好的數字,比如五十英呎。有兩三個人加上「大約」

二字。

大師說:「沒有人答對。」

「正確答案是什麼?」他們問

「正確答案是『我不知道』 。」大師說。



大師疾陳競爭之惡。

### 湖淮?傾偿!

「競爭不是能激發我們最好的潛能嗎?」有人問道。

「它只激發出最壞的,因為它教你仇恨。

「恨你自己,「恨什麼?」

「恨你自己,因你允許你的競爭對手決定了你的行動。恨別人,因你

心一意要贏過他們,將之踩於腳下。」 「照您這麼說,似乎永遠不再有改變或進步囉!」某人抗議道

大師說:「唯一的進步,是愛的進步;唯一值得發生的改變是心靈的

改變。



「為何多數的人悟不了?」有人問大師。

「因為他們將得看成失。」





他恭賀其經商有成時,他毫無喜色地說:「先生,我們以實際一點的角度 來看吧。看看那前門, 他接著說,有個舊識轉業從商,生意興隆,顧客川流不息。 如果一直有這麼多人不停地推開它的話, 我們很快 當大師向

就得換個新門軸了。

9

怕自己的腳印 大師向一位藉著賺錢以逃避生活痛苦的商人說:「從前有個人十分害 , 因 此, 他以跑代走,結果卻是增加了腳印的數目。其實他

只需停下腳步即可。」



「我的痛苦難以忍受。」

想著下五分鐘或下面五天會發生什麼事。停止生活於未來。」 大師說:「現時當刻永遠受得了痛苦。逼使你痛苦絕望的, 是你一直



為我掘墓,如此天地便成我的棺槨,日月星辰是葬禮的燈飾,而一切的生 有人問大師想要哪一種葬禮,他說:「把我的遺體放在沙漠中,不用

物均為葬禮上的花朵。」

「我們寧願將您火葬。」弟子們說。

「那太麻煩了。」大師說:「而且為何要剝奪鳶鳥和螞蟻享受葬禮大

餐的機會呢?」





放。

他直述原

眾人皆知大師不喜歡「神學」,這個一般人所了解的名詞。

不如說它是一套信仰系統的堅持。」 有人請他直述原因,他說:「神學已成一項罪惡,與其說是追尋真理,

大師認為神學家對於自己信仰系統的「死忠」,很容易使他們對於真

理視而不見,當救世主出現時,反拒絕了祂

哲學家在他眼中算是好些,他們不為信念所繫,在追尋之路上較為開

## 胡桃?糖悟!

但即便是哲學,還是受限的,因為它依賴文字和觀念去採究「實相」,

殊不知唯有一顆不受概念限制的心靈,才能感受「實相」。

「哲學,」他說道:「是一種唯有悟才能治好的病,隨後便以寓言和

靜默取而代之。」



「為何富人很難進入天主的國?」

進他的房間。旅館經理想,此人必是癱瘓,於是問他妻子何以如此。那女 人回答:「他是一個十分有錢的人,他沒有必要走路。」 大師以一個故事回覆。有個人乘著豪華轎車到達旅館,被人以擔架抬





弟子告訴大師,他們已為他擬好墓誌銘:

有他在旁

大師說:「如果你們需要我只是為了無懼,那麼我的存在只不過隱藏 較能無懼

了你們的懦弱罷了,並沒有治好它。」

當他來到修道院花園時,發現只有一朵玫瑰在樹叢上。當他獲知是大 總督宣布要去看修道院的矮樹叢中長滿的奇特玫瑰

1 6 4

# 拥批?领恪!

師剪去其他的玫瑰時,他要求知道原因

「因為,」大師說:「如果我讓它們都留在樹叢上,你連一朵也不會

看。」

一個人是在什麼時候呢?」

停留半晌後,他又說:「我的朋友,你已習慣於羣眾。你最後一次見



「我要如何做才能達到聖德之境?」

「聖德不能由做而得,你只能藉著觀而明瞭。」

「那麼做有何作用呢?」

「表現聖德,非臻於聖德。」





師是一

嘆了口氣道:「看在老天的份上!如果我關上窗戶,會使得外面暖和些 有個人從睡夢中被妻子輕輕搖:「起來關上窗戶,外面好冷。」這人 大師這樣描述現今富有國家的態度:



大師只讓弟子與他同住一段時間,然後就會敦促他們出去獨立生活。 名新弟子向其他人質疑大師的此一作法,他所得到的回答是:「大

面鏡子,鏡中映現出事實與你。一旦你看到了事實,就必須拋開鏡

1 6 6

子,以免因著你對它的崇敬,使它變成一道帘幕。



「我如何改變自己?」

「你是你自己,所以你無法改變你自己,正如同你無法離開你的腳。」

「你可以試著了解並接受。」「那麼我一點辦法也沒有了?」

「倘使我接受了自己,又如何會改變呢?」

「倘使你不接受自己,又如何能改變呢?你不接受的,你就不會去改

變,你只是設法抑制罷了!」





那魯定盡力地在安慰垂死的妻子,女人睜開眼說: 大師對一個狂熱地歌頌愛情之美的女人,說了一段那魯定的故事 「今晚無疑將是我

最後的一晚,我將再也看不到太陽了。那魯定,我的死會讓你如何呢?

伙,我很清楚你。我死後不到一個月,你就會再婚的雖然女人病況十分嚴重,她還是忍不住地笑了。「我會如何?我會瘋掉。」

那麼嚴重。

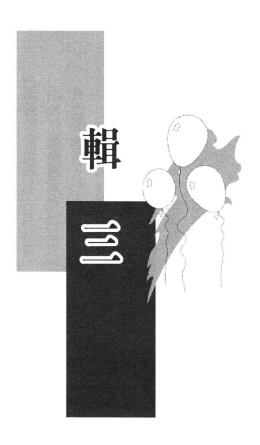
我很清楚你。我死後不到一個月,你就會再婚的。 妳說什麼?」那魯定憤憤不平地說:「當然我會瘋了,但不會瘋得

「 哈

,

你這狡猾的傢

1 6 8



「為何我會作惡?」

「被什麼蠱惑?」「因為你被蠱惑了。」

「被一個你稱它為自我的虛幻之物。」

「那麼罪惡如何中止?」

「你只需明瞭你所知道的自我並不存在,因此毋需保護它。」



「無知。」大師說。「罪惡之因為何?」

「如何消除無知?」

「不須費力,唯需光明。毋庸行動,只需了解。」稍後大師又說:「悟





的徵象是平安。當你看清自己是被自己的害怕所構築的幻覺追逐時, 你就

會停止奔逃。」



名政客和他朋友的一段對話: 大師十分明白人們常掛在口中的愛是什麼,他憶起年輕時曾偶然聽到

「公眠了」と「記して」 「「你知道副總統有意在下次選舉中與你一較長短?」

全是靠著他的政治關係。」 那無賴!我一點也不怕。每個人都知道,那人至今沒被關進監牢裡

「什麼!難道他不怕他挪用公款的事跡敗露嗎?」「我們的國務大臣也正要宣布他參選的意願。」

「好啦,我只不過在開玩笑。事實上,我剛遇著他們, 他們都支持你

#### 棚推?麵幅!

出馬競選。

好的人。」

「看看你做的好事!你讓我講了這麼多難聽的話,誣衊了這兩個那麼



「為什麼你從不講解懺悔的道理?」傳道人如此問 0

「那正是我唯一教導之事。」大師如是答。

「但我從未聽你講起要為自己的罪感到悲傷難過 0

懺悔是心境的改變,對事實持一種截然不同的看法。

「懺悔並不是為了過去而悲傷。昔日已逝,不值得一絲一毫的傷悲





大師說:「你所知道的不是真相,而是你對真相的概念。 哲學家在大師面前發表他冗長的專論:「客觀的真相」 你所經驗的

不是世界,而是你的心境。」 「那麼曾有人觸及過真相嗎?」

「那是什麼樣的人?」 有的,就是一些不為思想所縛之人。」

停止;而世界才能以其原有可愛之貌,呈現在人眼前。」 那些失去自我,這最大的投射器的人。唯當去除了自我,投射才能



大師某次聽到某人說:「如果我太太是另一種女人的話,我會愛她更

他遂想起有次他在海上欣賞日落的情景

多。

呀,」那女人不大情願地答應著,「但是你不覺得左邊若能多些粉紅色的 話,會更好看?」 「多美呀!是不是?」他向站在附近船欄邊的船東大聲喊叫

「 是

大師說:「倘若你能去除不實際的期望,每個人都會是很可愛的



「我很驕傲自己有能力判斷人的個性。」

「那真的是件值得自豪的事嗎?」大師說。

「難道不是嗎?」

「不是。一個好的判斷者與一個不好的判斷者之間,有一共同的缺點:



他們都在判斷。」



我的存在是如此地平凡,這是最令我沮喪之處。我這一生中沒做過

件重要的事,好讓世界注意我。」

如此說。

你的錯誤在於認為行為的重要與否,取決於世界是否注意。」大師

嗯,我從未做過一件足以影響別人的事。」 你的錯誤在於認為行為的重要與否,取決於是否能影響他人。」大

那麼,究竟什麼才能賦予行為重要性呢?」

師說道。

以整個身心靈為事情本身而做,此事便無絲毫的功利成分, 而能成

# 湖北?懶恪!

為一件為上天所中悅的行為。



弟子當中有一人犯了嚴重的過失,每個人都期待大師給予此人一點示

警的處罰。

漢視這件已發生的事。畢竟,天主賜給了我們眼睛。」

整個月過去了,全無動靜。某人前去勸諫大師,說道:「我們無法

「沒錯,」大師答道:「但祂也賜給了我們眼皮。







甜,

「為何你在講道中要過分強調苦難的價值?」大師問

大師不回一語。稍後,弟子問:「究竟苦難能鍛鍊我們去面對什 因為這可以鍛鍊我們去面對生活的種種 傳道人如此答。

麼?

「可能是更多的苦難吧。」大師微笑著說



苦難不能鍛鍊一個人嗎?」

亦可使之更加苦澀。就如同窯火一般,它能使陶土燒焦,也能使它成 「重點不在於苦難 ,而在於一個人的性情。因為苦難可以使人生更甘

1 7 8

若真的做了牙醫,我會餓死。這點我可以證明。」「怎麼證明?」朋友問。 使他成為一個牙醫。「你知道嗎,我很慶幸父親達成了他的心願,因為我 匠向朋友吐露,當他年輕時,父親希望他承襲鐵匠工作,而母親卻一心想 「我在這鐵舖工作三十年了,在這段期間從來沒有人找我拔牙。 大師被問及何以他從不與人爭論。他說了一個老鐵匠的故事。那老鐵

大師結論道:「這正是形成爭論的邏輯。當你看清了事實,便毋需邏







個彈洞

為何你總是在祈禱?」大師問道。

「很不幸這已成了一種習慣。」「因為祈禱能夠去除心中的沉重負擔

0

「有何不幸?」

「這使你無法看清是誰首先把重擔放在那裡。」大師答。



辯論,不是為尋求真理,而是為證明你想法的正確性。」大師說 你聽,不是為了發現,而是為找尋東西以肯定自己的想法,你與人

人的神射術留下的痕跡:樹幹、穀倉、圍籬上都畫有圈圈 而後他說了一則故事。有位國王某次經過一個小鎮,看見到處都有驚 ,正中央皆有

他要求要見見這位不凡的神射手。結果這位奇人竟是個十歲的小

### 拥牲?腼悟!

單得很,」小孩回答:「我先射一個洞,然後在它的周圍畫圈圈。」 孩。「真太不可思議了,」國王驚訝地說:「你究竟如何做到的?」 簡

「所以你先下了結論,接著才立前提,」大師說:「這不正是你試圖

執著於你的宗教和意識型態的方法嗎?」



現代科學能改變宇宙的這種誇張言論,每每使大師覺得好笑 「在人類意志與大自然的抗爭中,後者總是最後的贏家。」 他一向如

難道我們無法改變宇宙中的任何一件事?」

此說

「除非我們學會順服於它。」





C A

終於有天傳道人再也受不了了,他咆哮道: 每當傳道人提到上主,大師就會說:「別將上主扯進來。 「我真懷疑你是不是個無

神論者,為什麼要我別把上主扯進來?為什麼?」

為上主是個奧秘。」 生。 寡婦。 亡的發生呀,我親愛的,」神父答說:「祂和妳一樣地悲痛這事的發 別把上主扯進來,好嗎!」 嗯,不真的是如此 大師溫和地告訴他下面這一個故事:有位神父前去慰問一個甫喪偶的 「看看你的上主做的好事!」女人哭喊著說。「上主並不會高興死 「那為什麼祂允許這事發生?」她生氣地說。 ……我們可以認為……」 「那你又怎麼知道死亡不會使祂高興?」 「閉嘴!」寡婦喊叫著說 「我們無法知道 她喊道 , 因

### 胡扯?烦悟!



實踐主義者苦惱著不明白為什麼大師認為他們需要多一點光照,少一

點行 「明光。

「明瞭人生為何。」大師說。「光照什麼?」他們欲知答案。

要更多的光照嗎?」

「我們當然知道人生是要為他人而活,」實踐主義者說:「我們還需

「你們還需要明瞭那個『為』字的真正意義。」大師說。







# 大師為傳道人講了一則寓言:

說:「我只負責提供點子。」 詢問有何除痛妙方。貓頭鷹認真地思考了一番,建議蜈蚣變成一隻松鼠 主意真棒!告訴我該怎麼變成松鼠。」 如果他只有四隻腳,那麼就能除去百分之九十六的痛苦了。蜈蚣說:「這 蜈蚣患了痛風,他的一百隻腳,每隻都痛。他去找聰明的老貓頭鷹 「這個就不要麻煩我了,」貓頭鷹



我渴望為自己的一生找到堅實的立足之地,穩固的根基 0

是它堅實的立足之地、穩固的根基?」 你看看,」大師說:「候鳥飛渡海洋、大陸;魚兒由河入海, 什麼



實踐主義者再次造訪大師,詢問自己仍舊欠缺何種光照。

「明瞭愛人者與實踐主義者的不同,」大師說:「愛人者參與、融合

於交響樂裡。」

「那實踐主義者呢?」

「只沉醉在自己的鼓聲中。」



大師從不厭倦提醒那些對著自己聖經發誓的人,囿於概念的心靈永遠

無法捕捉或表達真理。





面寫些什麼。」他說。「我不太了解打電話者的意思,」秘書說:「因此 他說,有位主管向其秘書抱怨看不懂她的電話留言條,「我不知妳上

我沒寫得很清楚。」



我們真的無法做些什麼以求得開悟嗎?」

進的老婦人。」 嗯,」大師和悅地說:「你可以仿效那緊推火車內壁以加速火車前

傳道人對於大師所謂的「無法做些什麼以求得開悟」,表示強烈的抗

議

大師說:「但不正是你在教導人們,萬事萬物皆為上主所賜,我們的

切好處皆是祂的恩典嗎?」

「是的,但我也說上主要求我們的合作。」

「哈!就像一個人一邊砍柴,一邊要求小兒子在旁咕咕噥噥地抱怨,

以跟他合作。」大師快樂地說著。



享受人生的樂事連同感官的愉快,完全沒有他們所想像的聖者模樣 他們當中有一人將此疑問就教於資深的弟子,得到的答覆是:「當上 新的弟子初來時最覺難以適應的,是大師的人性化和全然的平凡。他





後回來,帶著愉快的神情宣布答案:

「他演奏的是小提琴!」

主造就一位大師時,並不毀壞一個人。



個非常熱心的弟子再次問及有關聖經的事: 「您的意思是, 聖經

點也不能給予我們任何上主的概念?」 「概念中的上主已不再是上主了,所以說上主是個奧秘 你對祂不能

「那麼聖經提供給我們什麼呢?」

有概念的。」大師說

開始演奏一首曲子,旋律聽來好像滿熟悉的 大師召喚了一個穿著光鮮的侍者,請他詢問樂師他在彈奏什麼 大師用他的一次經歷來回答。某次他在一 家中國餐館用餐, 但在座的人都說不出曲名。 0 有位樂師 侍者詢問

1 8 8

### 棚推?懶恪!

9

野。 知覺如何,行動也就如何。需改變的不是你的行為,而是你的視

「僅需明瞭你目前的看法有缺陷。」「要怎麼做才能改變它?」



物,而非以事物之本然看待之。」曾有八十一歲的老友全身濕漉漉地來到 修道院,說:「就是那一哩外的小溪,以前我一跳就過去了,但現在我總 為闡明他經常複述的道理,大師說:「人們常以自身的角度去看待事





是落在中間。我從未注意到那條溪已經變寬了。」

比我年輕時離我更遠了。」 針對這事,大師自己加上:「如今我發現,每次彎下腰,總覺得地面



「是什麼呢?」 「有件事連上主也無能為力。」大師向一個害怕觸怒別人的弟子說

祂無法取悅每一個人。」大師說道。



「你需要的是覺醒,」大師向那個熱心虔誠的弟子說道: 「覺醒 覺

醒、覺醒。」

「我知道,因此我努力去意識上主的存在。」

的距離,正是你與你的自身意識之間的距離。」 要的是對自身的意識。」接著他說:「如果上主是愛,那麼上主與你之間 「意識上主是一種幻想,因為你一點也不知道上主是怎樣的。你所需



某人堅稱,任何一種道德上的問題都只能有一個絕對正確的答案

誰的棲息地是正確的,而且是絕對的?」 危險,得隨時提心吊膽,但猴子卻不會。所以你說,魚、猴子和人三者, 大師說:「人住在潮濕的地方容易得腰痛,但魚卻不然。住在樹上很





大師問:「你打算何時使夢想實現?」年輕人熱切地描述他服務窮人的夢想。

「當機會來臨之時。」

「機會永不會來臨,」大師說:「它就在這裡。



富人有次曾告訴大師,無論他如何努力,就是無法抑制賺錢的衝動 「甚至為此犧牲生活的享受?」大師說

「留待老年時來享受。」

### 柳桃?懒恪!

者說:「要錢還是要命!」那人回答:「取走我的命吧!我的錢要留著年 「但願你有個老年!」大師舉一個搶劫犯的故事為例。搶劫犯對被劫

老時享用。」

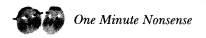
9

為了另外一個熱中於賺錢而不顧健康受損的富人,大師說了一個守財

奴的故事。

快地下了決定:「我最好還是留在這裡,否則我自己得付這筆喪葬費。」 守財奴被送進墳墓裡時,突然間醒了過來,弄清楚周圍狀況後 「多數的人寧願省錢,不願救自己的命。」大師做了結論 他很





很認同。 對於大師所教導的:「人毋需做任何事以求改變或悟。」弟子從來不

是覺醒的缺席,人能為缺席做什麼呢?」 「你能做什麼去驅走黑暗?」他總是說:「黑暗是光明的缺席,邪惡



「我父母要我留意你。」新入室的弟子說

那謹慎的父母親一樣,有著相同的命運,從不會遇著極好或極壞的事。 大師微笑答道:「親愛的,要留意,要非常非常小心,然後你將和你

### 胡扯?烦悟!



「我不知是否可信任這個人。」新弟子說。

大師的話,而是他的出現。他的話帶來光明,但他的出現能讓你燃燒起 力促我們去懷疑、質問、挑戰每一件事。」接著他說:「令我害怕的不是 經驗老到的弟子說:「大師不會要我們相信他所說的任何一個字,他

來。」



有人表示恨極了自己國家內的壓迫者。

大師回應道:「不要允許任何人迫使你走到恨他們的悲慘境地。





卻是因著凝視那棵樹而頓悟的。 星辰的寮房,而我這間卻讓一棵呆鈍的樹擋住了視線。」他之前的居住者,

他說,曾有位僧人抱怨他被分配到的寮房:「我多希望有間可以靜觀 「當你追尋天主時,你追尋的是概念,而遺漏了事實。」大師如是說。

你的大師都教些什麼?」

「沒什麼。」

「那他究竟提供了什麼?」

## 例批?领恪!

光輝,任由你吸取。」

「他的靜默,他的愛,還有那在他身上閃耀,並穿透每片葉子的無盡



亡。死亡是什麼?」 「眾人皆知我一無畏懼,」總督說:「但我承認我害怕一件事,死

「我怎知道?」

「但你是悟了的大師呀!」

「也許吧,但還不是個死的哩!」







科學家讓大師看一段有關現代科學成就的紀錄片。

尼加拉大瀑布的水力、偵測遙遠星辰的結構、知道原子是如何組成的。征 我們今日已能引水注入沙漠了, 他眉飛色舞地說道:「還有利用

服自然的時日不遠了。」

友啊!為何不以所有的精力去戰勝人類的唯一敵人— 大師頗受感動,沉思了一會說:「為何要征服自然?自然是我們的朋



某些弟子讚賞著一位著名的宗教領袖,大師沉默不語

弟子們問其原因,他答道:「這人擅以權力支配人,不能被稱為宗教

領導者。

「那麼一名宗教領導者該當如何呢?」

「啟發人,而非限制人,」大師說:「喚醒人,而不是逼迫人。」



弟子十分不解大師所說的:從一個較寬廣的角度來看,邪惡是好的

而罪則是恩寵的門徑。

刺 ,後來羅馬終於將迦太基摧毀殆盡。憂患既除,從此安然度日,國力逐 因此他向弟子敘說迦太基的故事。迦太基是古羅馬帝國背上的一根芒

「倘若邪惡盡除,」大師結論道:「人類的精神將趨向頹委。」

漸鬆弛,終至腐敗之境。







我罪惡重大,該作何種補贖?」

原諒自己和別人,不再訴諸於報復 「了解導致罪惡的無知。」大師說。稍後他說:「如此你將能了解並 你所說的處罰或補贖 0

L



大師表示,世上之所以有不快樂,主因之一是人們從可憐的境遇中取

得暗中的快感。

下呢?」 他說,有個朋友向妻子說:「親愛的,妳為什麼不出外好好地享受一 「親愛的,你可知道了,我從來沒有好好地享受過好日子!」她

憤怒地回答。

### 胡扯?媚悟!



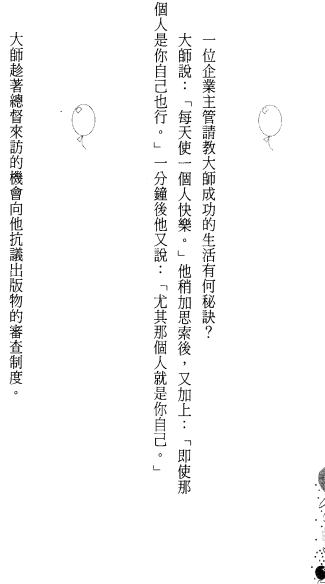
位企業主管請教大師成功的生活有何秘訣?

大師說:「每天使一個人快樂。」他稍加思索後,又加上:「即使那



大師趁著總督來訪的機會向他抗議出版物的審查制度。

總督尖刻地說:「你根本不清楚近來這些書報雜誌變得多具危險性。」 大師說:「唯有被壓制的文字才具有危險性。」







前去向大師說,她寧願聽到他引用聖經上的話 大師在某次演講中引用了一位古代詩人的詩句。一位年輕的女士後來

「你提到的那個異教詩人真的認識上主嗎?」 她說道

「女士,」大師肅然說道:「如果妳認為上主是妳所稱的那本聖經的 那麼我願意妳知道祂亦是一部更古老作品的作者,那部書叫做 『創

造

作者

有人問大師為何對宗教的態度如此戒慎?宗教不是人類所擁有的最美



好的一件事嗎?

大師的回答頗令人費解:「宗教能給你最好的,也能給你最壞的。」

「為什麼最壞?」

因為人們對宗教所抓到的,多半是夠讓他們去恨,卻不夠讓他們去

愛。



能放棄任何思考和努力,一任自己沉落水底,你的身體將會自然地浮上水 手足奮力翻騰掙扎,在驚慌中,你吞下大量的水,終至溺斃。假如你當時 不擅游泳時,你恐慌萬分,對自己說:我不能淹死,一定不能淹死!然後 **靈修之道不在努力,而在降服。」大師說道。「當你失足落水,又** 

面

,這就是靈修!」





0

誠實是對事實的永遠開放,」

大師說:

「誠懇是相信自己的一套說

兩者有何區別?」某人問

「誠懇是不夠的,」大師經常這樣說:

「你需要的是誠實

詞

某日,大師說:「直到哪天你們能看見邪惡的善果,你們才算有能力

與邪惡抗爭。」這話使弟子們滿頭霧水,大師卻無意再多加解釋 次日,他讓他們看一段禱文,這禱文是在納粹集中營裡被發現的,潦

2 4

## 草地寫在一張包裝紙上:

的果實 出的這一切果實,化為他們的償報與寬恕。 所啟發出來的偉大的心靈富藏。而當他們來到審判台前時,請讓我們所結 只記著他們施加在我們身上的所有苦難,請記得我們由於這些痛苦所結出 「上主,除了善良的男女之外,請袮也記得那些懷有惡意之人。請勿 -我們的友情、忠誠,我們的謙遜、勇氣和慷慨,以及其他種種



某日一名弟子直截了當地問大師:「你已到達神聖的境界了嗎?」

「我怎麼知道?」他回答。

大師說:「如果你向一個正常人問他是否正常,他必肯定答是。若問 「如果你不知道,那還會有誰知道?」





一瘋子同樣問題,他也必定說是!」

神聖自身總是不自覺的。 就還不怎麼瘋,對不?假使你想自己很神聖,你就還不是很神聖,不是嗎? 說到這裡,大師頑皮地笑了。稍後他說:「倘若你明白自己瘋了,你



新來的弟子頗不滿意地表示:「我真的必須知道大師是否神聖。

「如果他自己未達神聖的境界,那我何必跟隨他?」「這很重要嗎?」別的弟子問。

隨了某人,你就不再追隨真理。 「如果他已達神聖的境界,你又為何要跟隨他?大師說過 」接著他又說:「罪人經常說真話 你 旦跟 而

人則引人入迷。要詳察的是說出的話,而不是說話的人。」



當被問及有關上主的顧佑時,大師說了一則故事。

切所需。」另一人說:「在祂供應我之前,我一直只是希望祂會供應。」 有兩個落難的猶太人。其中一個十分堅定地說:「我知道上主會供給



大師認為,宗教的其中一個不良影響,便是它使人四分五裂

他很喜歡舉一個例子。有個小男孩問他的小女朋友:「妳是長老會教

友嗎?」

「不是,」小女孩高傲地說:「我們屬於另外一個討厭的教會!」





山姆從歐洲回來,他在「男人內衣公司」的同事熱切地問他:: 有人問,為何「觀察」是如此困難。大師這樣回答:

「山姆,你有沒有去羅馬?」

「當然有!」

「真的嗎?」同事瞪大眼睛驚叫:「看教宗?他個別召見了我。」「那你看到教宗了嗎?」

「喔,我想他的尺寸是十三號半。」山姆說。

「他長得什麼樣子?」





羣朝聖者抱怨大師觸犯了他們的宗教情操,大師笑著解釋他觸犯的

其實是他們的自我。

母」的擁護者由於遊說未成,便舉行了一項遊行以示抗議,並宣布實行齋 他向他們說,有一位主教宣布「聖地聖母」為教區主保;而「聖殿聖

戒一天,以補償「聖殿聖母」。

「被觸犯的是聖母,還是他們所謂的宗教情操呢?」大師問。



位哲學家不甚明白大師所說的覺醒是什麼意思,因而要求大師為它

下個定義。

「無法定義。」大師說。

「是思想嗎?」





時刻,或者是充滿靈感之時刻時,你所運用的思想。」 「不是概念,也非反省,」大師說:「而是你的腦袋停止活動的危險

「那是什麼樣的思想呢?」

「身體、腦袋、心靈整個一起想的想。」大師說。

大師說:「有人認為問題是靠努力而解決的;這些人所做到的只是使

自己和他人忙得焦頭爛額。唯有覺醒能解決問題。事實上,只要有所覺,

問題便不會產生。」

### 确批?领悟!

傳道人在國外旅行。

弟子問:「您想旅遊會拓展他的心胸嗎?」 「不會,」大師說:「只會將他的狹窄心思散布得更廣。」



個例子:《行人指南》的作者在書出版的那天被車子撞了。 大師嘲笑那些自認是靈修輔導者而自身卻失落、迷惑的人。他喜歡舉







被捕。在警察局,從他的背包裡搜出來的竟是不會有害處的一疊空白紙張。 獨裁者掌權後,大師因為在街角散發傳單,公然挑釁出版審查制度而

「這是什麼意思?」警察質問。

大師微笑著回答:「人們知道那是什麼意思。」

殿內傳布空白紙張時,一點也不覺得好笑。 這故事後來傳遍全國各處,所以當幾年之後,神職人員發現大師在神



大師明白地主張「去除思想」、 「少些知識」的靜觀,是了解「實

相」的方法。

「跟了解音樂一樣。」大師說道。「沒有知識,如何能了解『實相』呢?」弟子問



一位百萬富翁來到修道院,誓言要:「教教那個老笨蛋一些世上的快

樂之道,好讓他不將生命浪費在單調乏味的修道院裡。」

笨蛋如何享受生活,就好像提供一個浴缸給魚一樣。」一個弟子說。 深知大師喜愛享受人生樂事的弟子們,聞此言莫不大笑。「教這個老



「有可能見著神嗎?」 「你現在正看著祂。」

「為什麼我們無法認出來?」





師說:「而是地位。

「因為祂被你們的思想扭曲了。」

想介入時,事實就斷裂成千萬個碎塊,稱之為『東西』 很多人不懂這話,大師說:「水遇寒風凝結成硬塊 , 那叫做冰

當思



有人問大師:「如何在行動中尋獲上主?」

他答道:「全心全意愛行動本身,不在乎行動的成果。」 弟子不甚了解此意,於是大師對他們說,曾經有個人花了一百萬元買

了幅畫,然後將那張業已兌現的支票配上鏡框。「他愛的不是藝術,」大

蜜。

「跟我們談談關於性吧。」

大師說:「坐在花朵旁的青蛙,一點也沒有意識到蜜蜂所發現的花 「了解它的人?」 「性,」大師說道:「對於了解它的人來說,是神聖的。」



「不願面對事實。」大師說。 「阻隔真理的最大障礙為何?」





照這個身高量表來看,我應該是長高了六吋。」大師又說,另外有個女人 為了更清楚地解釋,他說,有個體重過重的女人從磅秤下來時說:「按

最後總算克服了體重的煩惱 -她再也不上磅秤了。



量;你需要的不是可讓你站立的穩固地面,而是游泳者的靈敏 濟的,大師有些話要告訴這些人:「你需要的不是安全感,而是賭客的膽 對於信仰堅定的人— 不論他們的信仰是宗教的、政治的,或者是經



在一個天空布滿星辰的晚上,大師為弟子講述他研究天文學的心得。

速是每秒十八萬六千哩,它的光傳到地球的時間約為兩百五十萬年。它是 那是仙女星座的旋渦星雲,」他說:「它和我們的銀河一樣大,光

由一兆個太陽所組成的,其中有很多比我們的太陽還大。」 片刻的靜默之後,他咧著嘴笑道:「現在我們已經把自己放在整體的

正確位置上了,我們上床睡覺吧。」



「我追求由死於自我而來的平安。」

大師說:「追求這平安的是誰?」

我。」

「你的『我』 如何能得到那種唯當 1 我』 死掉時, 才能產生的平





安?

我們這筆財富,他卻享受不到了!」 哭喊道:「我可憐的丈夫,他一生在赤貧的環境日夜操勞,現在老天送給 人意料地遺留了一筆為數可觀的保險金 接著他告訴他們下面這一個故事:販售鈕釦絲帶的老攤販去世時 。然而這並不能安慰他的寡妻 , 出 妣



依者投入戰爭,但同時也在神的蓮花座前保持平靜的心神 大師有次引述了《摩訶婆羅多》史詩中的一段話 ,大意是說神勉勵皈

弟子問:「我要如何做才能臻此境界?」

為了解釋多數人所追求的是愛的安慰和肯定,而非覺醒的喜悅和行動, 大師說: 「決心對你努力所獲得的任何成果感到滿意。

大師描述他最小的女兒小時候,每晚睡前總會要求他唸神話故事給她聽。 有天他想到何不以錄音機錄下故事?於是小女孩學會了操作錄音機的

方法,一切都進行得頗為順利。直到有天晚上,她把故事書塞到父親手中。 「親愛的,」大師說:「妳知道怎麼打開錄音機的。」「是啊!但我不能

坐在它的膝上。」



裡。我寧願、寧願到傳道人那裡去,他的話像是穿著整齊的白屍骨,從一 的弟子深表同情。「我明白你的感受,」他說:「多年以來,我逃避這 ,因為他的話就像裝著狂猛野獸的木匣,從叢林中直接丟入我的小花園 訪客表明要離去了,因為他聽不下去大師所說的任何話。有名較年長

處墓地搬到另一處。」





了口湯

仔細地嚐了一下,停了一會兒想一想,然後說:「剛好適合我的

味

大師溫和地責斥一名常因衝動地說實話! 而陷於麻煩之中的弟子

「喔,不!有時得保留些才好。」 「但我們不是得說實話嗎?」

媽 持我,你便忿忿地命她離去。」湯做好了。爭執到最激烈之時,妻子說道: 了,我則說鹽放得還不夠。假使媽媽支持你,我就生氣地請她走。若她支 今晚煮一道湯,」妻子告訴丈夫說:「然後我們開始爭吵。 星期,卻留了一個月之久。年輕的夫婦最後想到一個辦法請她離開 ,妳認為呢?湯太鹹還是不鹹?」那脾氣執拗乖戾的老太太用湯匙舀 弟子請求大師舉例釋疑。大師說,丈母娘來到女婿家,本說好住 你說湯太鹹

個 我



弟子表示他想做一名傳道人。大師不想聽,只跟他說:「等一等,你

還沒準備好。」

大師說:「獵人在槍內尚無子彈時便射擊,會有多少效率呢?」 有天弟子問道:「儘管我還沒準備好,難道我就不能做些好事嗎?」 一年過去了,兩年、五年、十年已過,大師仍未解除禁令。



誓絕不再喝酒了。有天,他口渴難耐,要求酒吧侍者給他一杯檸檬汁。當 為了解釋為何神聖是不自覺的,大師舉了一個例子:有酗酒的朋友發





酒保正準備檸檬汁時, 他低聲向酒保說道:「請你趁我沒看見時,

加點威

士忌在裡面好嗎?」



社會運動參與者十分熱切地想改變社會的結構 很好,」大師說:「但我們需要的不是能帶來改變的『行動』

, 而

「所以你覺得改變社會結構是浪費時間?」

是能夠產生愛的『觀察』

「不,不。改變過的結構可以保護愛,但不能產生愛。」 大師說道。



### 湖北?倾悟!

大師告訴傳道人:「你的問題在於你說的每件事絕對是真的,也是空

我欠你們的總額是一千五百元整。」 公司來的信,上面寫著:請您寄來您所積欠的總額。這人的回覆非常明快: 洞的。聽你講道的人所追求的是真相,你卻提供他們言辭。」 傳道人要求大師闡釋其意。大師說道:「你好比一個人收到分期付款



大師寄了一封措辭強烈的信給總督,抗議他鎮壓反種族歧視示威遊行

的強暴手段。

大師說:「每當一個愚人做了羞愧難當的事時,他總是說那是他的職

責所在。







妳的丈夫。天啊,真是個才氣洋溢的男人!我想他必定通曉每一件事。 大師有次說及兩個已婚婦女,其中一個對另一人說:「我前幾天遇到

「別傻了,」另一個女人說:「他什麼事都不懷疑的!」 大師說:「學者很可能便是這樣的人:他通曉每一件事,但根本不會

懷疑它的存在。」



為何您很少出外旅行?」一位記者問

一年當中,每天單只注視一 個人的臉龐或一 件事, 總能在其中發現

#### 胡扯?领悟!

新的東西。這種探險比任何旅行都更精采刺激。」大師說道。



大師聽到一名弟子正輕蔑地說著「外面世界的人」有多貪婪暴戾。於



時候嗎?』」

時,他義憤填膺地向另一匹狼說:『你不覺得這正是我們阻止這項暴行的 是他說:「你使我想到有隻正在修練德行的狼;當他看見一隻貓追逐老鼠





杯!

適。

悟的最大障礙為何?」

「無知。」

「只有一種無知,還是有很多種?」

「很多,」大師答道:「比如你獨有之求悟的無知。



大師有次說有個人三度要牙醫把他的假牙磨掉一 點 , 因為「它不合

如果照你的意思做,我怕牙齒跟你的嘴會不合。」牙醫說。

誰跟你說我的嘴呀!」病人憤怒地喊叫:「牙齒根本放不進玻璃

大師結語道: 你的信仰也許符合你的腦袋, 但不知是否也符合事

## 胡扯?领悟!

實?

輕之時, 大

會讓你們知道。」 許多年以後,「讓別人知道」已非重要的事了。惟在此時,在不自覺 年輕之時,大師離家尋求智慧。他的臨別語是:「當我找著的那一天,

中,他真的找到了。







大師提及那些以外在行為、衣著等來吸引人的宗教領導者,他便告訴

弟子們下面這則故事:

時 , 在書房裡看書;誰曾聽過醉漢看書的?妻子前來詢問他在書房角落裡做啥 把那個箱子關上,下來吃飯。」 他愉快地答道:「親愛的,我在看書。」 名醉漢搖搖晃晃回到家中,他想了個巧法子以逃過妻子的耳目:坐 「你喝醉了!」妻子說:



大師認為訪客的信念不合理。訪客堂而皇之地回說:「就是因為它不

合理,我才相信。

你不是更應該說:『因為我不合理,所以我相信』?」大師說

#### 棚批?懶恪!

「如何才能幸福快樂?」

「下,可以为,一大市兒」「「只要也为是「那麼說,人不能對任何事起欲望了?」「學會滿足自己所獲得的東西。」

女孩。』那父親說道:『喔,那真的沒關係,如果不是男孩,那我過去一 位焦急的父親一樣。護士對他說:『我知道你一直盼個兒子,但這次是個 「不,可以的,」大師說:「只要他的態度和我曾在待產室遇著的一



直盼望的就是女孩。』





大師有次無意間聽到弟子對訪客說:「我一直覺得很榮幸,大師在幾

百人中,單單挑我一個做他的門徒。」

選中的是你,而不是其他人,那只是因為你比他們都更需接受教導。 後來大師私下裡對他說:「讓我們在開頭時就把話說清楚 如果說被



在論及兒童的道德教養主題時,大師說了以下這件事:

絕對不要去夜總會。』『為什麼不行?爸爸,』我說。『因為你會看到不 「我十幾歲時,父親告誡我不可去城裡的某些地方。他說:『兒子,

該看的事物。』當然,這更挑起了我的好奇心。於是當第一個機會來臨時

我便進去夜總會瞧個究竟。」

弟子問:「你看到了那不該看的事物了嗎?」

「我當然看到了,」大師說:「我見到了我的父親。」



「我以前的師傅教我生與死的課題。」

「學習接受生與死之間的事。」

「那你來我這裡有何目的?」大師問。



弟子認為自己自私、世俗、不具靈性。然而,當她留在修道院裡一個





禮拜之後,大師表示她心靈正常且健康。

數? 之後,發現車子並沒有這類車子該有的高里程數。他將車子送交技師檢查 技師表示此車性能完好。那人說:「是不是能多做些什麼好增加它的里程 「怎麼做?」 大師回覆:聽聽這個故事。有個人買了一輛車,他仔細盤算了六個月 「但我是否能多做些什麼努力,好和其他弟子一樣深具靈性?」 「是呀 「謊稱它有高里程數。」 ,可以的,」 技師說:「你可以和大多數的車主一樣。



有人詢問大師是如何陶成弟子的。 他說:「 雕塑家雕刻老虎時

麼做的:他取來一塊大理石,敲掉看起來不像老虎的部分。 弟子們後來問這是什麼意思,大師說:「我的工作是鎚打敲去不是你

的部分,那些由你的社會文化、你的過去而來,如今固著在你內的思想、

感覺、態度和強迫作用。



大師頗不贊同宗教導師的其中一點是:他們培養信徒盲目輕信 即使

信徒敢提出問題,也是局限在他們信仰的狹小範圍內

著自己的頭,一直來到大河邊。因為游水過河需要雙手,因此他把頭放進 用了下面的法子:他向他們說一位被斬首的殉道者的故事。那殉道者手捧 他說,曾經有位傳道人真心想使人們能夠對他的話產生質疑,於是他

站起來質疑道:「他不可能這麼做!」 故事講完後,一片沉寂,無人發問。然後,傳道入欣喜地看到有個人

嘴裡,安全地游到彼岸。





「因為,」那人說:「如果他把頭含在嘴裡,「為什麼不?」傳道人滿懷希望地問。

他就不能呼吸了。

著,它便停歇在你肩上。」「幸福就像一隻蝴蝶,」大師說:「追捕它

「停止追尋它。」

「那麼如何才能獲得幸福呢?」

「但我真的不能作些什麼嗎?」

你可以嘗試靜靜地坐著;如果你敢的話!」

蝴蝶,」大師說:「追捕它,它就躲開你。安靜地坐

#### 湖推?领悟!



宗教為所欲為,它將使得盲目遵從法律成為一件正常的事。他說了一則故 如同數個世紀前的耶穌一般,大師告誡人們小心宗教。因為若是任憑

# Ę

名指導官問一羣新兵為何來福槍的槍托須用胡桃木製作。

因為它較能抵擋後座力。」一人說道。

「因為它較有彈性。」另人一說。

「 錯 ! 」

「也許是因為它比其他的木材還要光亮。」第三個人說「又錯了!」

「別傻了,」指揮官說:「用胡桃木是因為法規上如此規定。





師說了以下這個故事:

左邊的第一個嗎?」 大師說:「在我回答你的問題之前,請你回答我的問題:你的椅子是 「什麼的左邊?」

「你相信神的存在嗎?」狂熱的信徒問。

「什麼的存在?」大師說



The state of the s

為了向弟子說明宗教權威的荒謬,它完全來自私人的價值和能力。大

有個工人來到婚姻介紹所

「這是工會辦的介紹所嗎?」他問。

「當然是。」

他挑選了一張二十五歲的美麗女人的照片,說:「我要她。」 「不,你得挑這位女士。」介紹所的經理拿給他一張五十歲女人的照

片。

「為什麼要挑她?」

「因為她的年資深。」經理說道。



『現在』是多久;一分鐘,還是一秒鐘?」

「少得多,也多得多。」大師說:「少得多,是因為你注意它時,它





深的本質。」

已然消逝。多得多,是因為你進入它裡面 無意中你將發現時間不存在了

而後你當可明瞭何謂永恆。



大師說:「在子宮裡,你是靜默的。然後你出生,開始說話、 說話

`

說話。直到有一天你躺在墳墓裡,然後你將再次靜默下來。

即使是現在也隱藏於這段喧鬧時刻 「捕獲那份寂靜,過去它曾存留在子宮裡,將來亦會在你的墳墓中, 所謂的人生裡。那份寂靜就是你最

#### 國家圖書館出版品預行編目資料

胡扯?頓悟!/戴邁樂(Anthony de Mello)著;

鄭重熙 譯

--再版-- 臺北市 : 光啓文化,2005 [ 民 94 ]

面; 公分

譯自: One Minute Nonsense ISBN 957-546-527-X (平裝)

1. 天主教——靈修

244.9

94002546

#### 胡扯?頓悟!

中華民國八十四年四月初版 中華民國九十四年四月再版 ◎ 版權所有・翻版必究◎

作者:戴邁樂(Anthony de Mello)

譯者:鄭重熙

准印者:台北總教區總主教 鄭再發

出版者:光啓文化事業

地址: 106 台北市敦化南路一段 233 巷 20 號 A 棟

電話:(02)2740 2022

傳真: (02)2740 1314 郵政劃撥: 0768999-1 (光啓文化事業)

登記證:行政院新聞局局版北市業字第94號

發行者: 鮑立德

E-mail: kcg@kcg.org.tw 網址: http://www.kcg.org.tw

承印者:永望文化事業有限公司

地址:台北市師大路 170號 3樓之 3

電話: (02)2367 3627 定價: 220元



#### 閱讀書中的每一則趣聞軼事,只需一分鐘。

你也許覺得那些故事令人莞爾, 也許覺得那些話語深奧難懂, 但它們卻都隱含著無法言傳的智慧。 當你細細咀嚼那看似隱晦艱澀的言語時, 也許已在不知不覺中和那「寂靜的教導」悄然相遇,

也許已在不知不覺中和那「寂靜的教導」悄然相遇, 並且被它喚醒和改變。

是胡扯?還是頓悟?



